



" "اورہم نے ہر (روحانی وعلمی) چیز کوامامِ مبین میں گھیرکر رکھا ہے۔" (۱۲:۳۶)

"First, let me remind you, that for all murids of the Imam, whether they are from Central Asia, from India, from Pakistan, from the Western World, the fundamental principle is the recognition of the Imam of the Time."

Mawlana Hazir Imam Shah Karim al-Husayni<sup>(°)</sup>

Moscow, Russia 29<sup>th</sup> January 1995

recognition of the Imam of the lime

"In time, the Shia were also sub-divided over this question [of rightful leadership], so that today the Ismailis are the only Shia community who, throughout history, have been led by a living, hereditary Imam in direct descent from the Prophet."

Mawlana Hazir Imam Shah Karim al-Husayni<sup>(c)</sup>

Address to both the Houses of Parliament of Canada,

Ottawa, Canada 27<sup>th</sup> February 2014

L

عبْ لامنصيرالدين صير بونزاني

شائع کرده المعصد مترالروحث ننه وا

www.monoreality.org www.ismaililiterature.com www.ismaililiterature.org

© 2022

ISBN 1-903440-17-3



أبك مثالى خط برادر بزرگ به ربان شاه (مردوم) سے ملی ذوق وشوق کا بیج الم تھا کردن ہو پارات آپ ہمیشہ دینی کتب کامط العبر كرت يست يمصاور المين ينالت كرسير دقلم بھی کرتے تھے،ان کے جذبہ دین اری ادر ادصاف مۇنى كى كو ئى مثال نہيں، دە خىش مولا بی خود کوف کردینا چا<u>ہتے تھے موصو</u> بحانتقال يرمي فابح فززندار مب موكهى سرب لإزشاه اورجمله خاندان كي خديت یں ورایک مثالی خط، تحریر کیاہے، ہواس کتاب میں شامل ہے۔



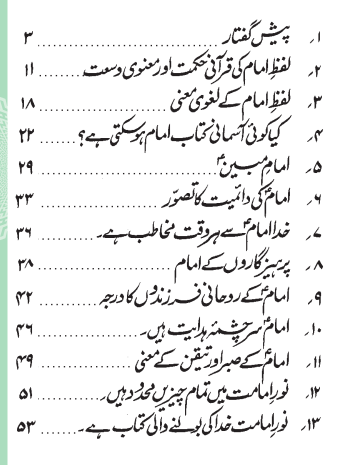
مام کابک سرفروش اورجان نثار مرمدًا کب دائم الذكرعابد بمبط نورامامت كأكبب بردانه ببها خكمي كأكبه مجابل اورامل ببت تلبيه السلام كالك فحجب س ان کادل حذبۂالیب ڈی سے میشار ، ایکھا تیما عشق سے اشکبار، زبان ذکرالہی میں شغول، جبین سحب دہ باربار برزین، با تھوہیں اکثراد قات سبیح، پیریں کوخدا کے گر<u>چانه میں ا</u>حت کان منقبت <u>سننے کے لئے</u>مشاق ، جان بمیشهائل جانان، روح متصل جنان (بهشت) اور ان کی خوبیاں اس تحرمیہ سے ہہت زیادہ ہیں۔ مزيزم مدخب إزشاه إديني اعتباريسے سي مهترا در ہے کہ آلیب تمام عزیزان خاندان صبراد رسٹ کر کے رايسته پرثابت قدم رہيں کم ميز کہ آپ سب کابہت طرا اتحان ہُواہیے،اورسب لیے طرحی عبادت اسی ہیں ہے، آپ ان شارالله ،انب یا دائمّہ علیل سلام سے پیچھے سچھے لیے ہ، الحمديلة، مومن خدار يوكل محتاب ، يعنى الله محد ایناد کیل ادر کارساز قرار دیتا ہے ، آپ کو دین ودنپ کی سعادت*یں حاصل ہورہی ہیں۔* قانون روح كامطالعه كرك ديجين كهكو في كہيں نہيں جآما، سب موجود إي مؤين صرف تشبف سي لطيف موحاً ہے، چنانچ قرآن نے فرمایا کہ شہب دراصل مرتے نہیں ہیں ( ۲۰۰۰) رسولِ اکرم نے اِس کی تفسیر کرتے ہوئے فوایا

كەمرمۇن شەببىد كادرىجەركىتاب، ادرىدەرىت بېرىفەمايا كددنبا في التوت كالمحيوز بإده مسافت نهين التين درسان میں تمہاری اپنی ستی ہی دلیوار بنی ہو ٹی سبے، وہ شعر ہی جسے در زۇنپ ئالىقىلى نىست بىيار ولى در ره وجود تست ديوار بس اگر سم اینی ستی کی دلیار کو درمیان سے ہٹائیں یا ایسے شیشہ کی مانندصاف شفاف بنائیں ، توہم تمس ام روحول کواس دقت بھی دیچھ سکتے ہیں۔

ر آب کادعاگو ن آن (حُبّ على) مونزائي، كراچي اتوار ۱۶ جا دی الاوّل ۱۴ اھ ۳۴ نومبر ۱۹۹۱ء



بهرست مضامين إمام شنئاسى جصتناوّل



فہرست مضامین اِمَام شَنَاسِی مِصْتَدُدُوم

| 64  | ار حرب آغاز                        |  |
|-----|------------------------------------|--|
| 77  | ۲ر لفظرتور                         |  |
| 717 | ۳, محقیقی نورادر پنود باخته نور    |  |
| 46  | ۸٫ <u>نور بابت اونظمت گمرا</u> ہی  |  |
| 70  | ۵, رکوشن کتاب                      |  |
| 77  | ۲ر نورسین                          |  |
| ۲4  | ى تورادر كماب مين                  |  |
|     | ٨ ب توريبت كالمقصد                 |  |
| 71  | و الجب كالمقصد                     |  |
| 79  | ار قرآن تحيم كامقصد                |  |
|     | ار فُلمت شيمقابل مي نور            |  |
| 41  | ۱۲ نوراور مايت                     |  |
| 4٣  | ۱۳ نور ملے توابدی زندگی ملتی ہے۔   |  |
| 4٣  | ۱۴ رسول کے بعب فور کی بروی         |  |
| 4٣  | ۱۵ فررایلی <u>م</u> ضلاف ناکم کوشش |  |

|       | 1                                               |              |
|-------|-------------------------------------------------|--------------|
|       | امب آگور                                        | ,14          |
|       | سورن ادرجاند کی نورانی دحدست                    | ,14          |
|       | اندهیر ب اورنور                                 | _1^          |
|       | كتاب، بيغيب إور نور                             | ,19          |
|       | هادی اور نور                                    | .7.          |
|       | امام زمان کانورردشن کتاب ہے 64                  | 11           |
|       | کاتن تکانور                                     | .77          |
|       | ان حقب أنت سي مختصر دلائل                       | .77          |
| THEAT | لور المور                                       | .75          |
|       | نوراورانترتف لی کی مرضی ۸۵                      | ,70          |
|       | جن كيليخوانورمقرر مذكر في أس                    | ,74          |
| 子主法   | کے لئے کوئی نور نہیں۔                           |              |
|       | عالم دین سے سوح اور سی ند                       | .74          |
|       | م بیان دی دو چې در<br>مخاب منیر                 | .71          |
|       | ظلمات سیرنورتیک                                 | ,19          |
|       | يند مداينه                                      |              |
|       |                                                 | <i>.m</i> .  |
|       | ظلمت جهالت اور نور <i>معرف</i> ت ۹۲             | .771         |
|       | انب يأر مخيجزات كتب اورتاديل                    | ,47          |
|       | شرح صدر                                         | ٣٣.          |
|       | زمین اپنے بیرردگار سے نوٹ سے روشن ہوجائے گی۔ ۹۹ | . <b>m</b> m |
|       | نور سے غطب یہ اسرار                             | ,40          |
|       |                                                 |              |

;

| 1            | نوراني معجزايت               | .74        |
|--------------|------------------------------|------------|
| 1-1"         | مۇنىين،مومنات اورنۇر         | ٣٤         |
| HP           | منافقين،منافقات اورلور       | ,٣٨        |
| 1-0          | نورحاصل ہونے کا درسجبر       | ۳۹,        |
| 1.4          | نورسر جن مديرات ہے           | .۴.        |
| <u>۱۰۸ .</u> | يبغب إورامام كالورخ أكانور ب | , ٣1       |
| 11+          | خدا، رسول اور نور المامت     | .84        |
| 117          | نورایک زنده ذکر              | ٣٣.        |
| 110          | نوراور دورِ روحانيت          | <u>۱۳۲</u> |
| 11           | كوفاب وماہتاب                | ,80        |

U



فہرست مضامین اِمَام شَنَاسِی مِصْتَهُ سَوْم

| 110  | حرب آغب از                      |             |
|------|---------------------------------|-------------|
| 1171 | قدرت كاملر                      | کلید۔ ا     |
| 134  | علم الہٰی ۔                     | ۲ //        |
| IPP  | ہرگر وہ کاقب کہ                 | ۳ /         |
| 102  | موت کا تجربر                    | ۴           |
| 1017 | هر حبب زیےروحانی ملاقات         | ٥ //        |
| 101  | انسی اور چنی <b>سن یاطین</b>    | ۲ //        |
| 141  | آسمانی کتاب میں ہر جیز کی تفصیل | 4 11        |
|      | ہر خص کی شناخت                  | <b>^</b> // |
| 179  | ېرىپ زىمقىلار                   | ۹ //        |
| 147  | مۇنىنى كۈسب كچەد ياكيا          | 1. //       |
| 122  | ہر میں نے خزکنے                 | 11 /        |
| 1/4+ | شہب کی تھی کی مثال              | 11 //       |
| 111  |                                 | ۱۳ //       |
| 19.  | ذوالقت نين                      | 15 11       |
|      |                                 |             |

لط

| 190            |                               |    |    |
|----------------|-------------------------------|----|----|
| وپرایت ۱۹۹     | هر سيني زي خلقت و             | 14 | 4  |
|                | هرسيب كافنا هوجانا            | 14 | 4  |
| Y-9            | <i>هر حیب ز</i> امام مبین میں | 1  | // |
| 110            | بر المرجب زكاملكوت            | 19 | 11 |
| رحمت اورعلم مي | برچيز کے لئے گنجائش           | ۲. | // |
| YTP            | ہر شب زکابولنا                | ۲I | 11 |
| YFA            | تمام بيبزول سے بحرار۔         | 44 | 4  |

ى

اما من من المركم حسّة اقرل



اسس جِصّے میں ان آیات کی وضاحت کی گئی ہےجن میں لفظِ امام یا اس کی جمع ائمت کا ذکر آیا ہے۔



۳ جن حقیقی مومنین کا دید و دل روشن ہوا ہو دو اں دىدە دل كاردىشن بونا حقيقت كامثنابه كركتة بي كركاننات وموجودات كي برر چیز دنیا ہیں امام کرحی وحاصر ہونے کی گواہی ہے رہے ہے امام حي دوساصر اوراس شهادت \_\_\_ظام وباطن کی کوئی شیرخالی نہیں۔ ۲۰ جب بیارشادِالهٰی ظاہر بے کہ ہر جندا میں بن ہرچیزام مبین کے نور اقدس يتحدقو ومحصور کے نور میش میں محدد ومحصور سے ، لیس بیابت لاز طی ہے کہ ہزشی امام عالی مقام کی نورانیت سے رسم میں زنگی ہوئی ہرشیٰ امام حالی تقام کی نورانیت سے دہک میں تطرآ سے چانچہ دنیائے قرآن وحد بیت سے علادہ کا نناست کی ہر سیب زایسی ہی رنگین نظر آتی ہے۔ رنى بونى بے۔ اگر تحجی حدیث یہ مان لیا جائے کہ خود سنٹ اسی نودشناسيادر كانتيجه خداست اسكلي صورت مين ظاهر جوزاب توانسان خداستسناسى کامل کی شناخت اس موضوع مسے تثنیٰ قرار نہیں دی جا سکتی کیو بحدانسان کامل (امام) کی معرفت سے بغیر انسان انسان ناقص اور انسان کامل ناقص كي اپني معرفت خداست ناسي كانمونز ٻهيں بن کتي سلکه حقيقت توبيب كرامام كي ابتدائي معرفت سے حود شناسي اورانتهانی معرفت سے خدا سشناسی حاصل 7 تی ہے۔ 🕤 سورهٔ قصص (۲۸) آیت 🦳 بی ارشادِباری تعالى ب- كُلَّ شَكَّ عِدَالِكَ الآوَجْهَةُ لِعِنِي هِر وحدالله يحسوا ہر حیے زفانی ہے۔ چیز الک وفن امونے والی ہے بجزاس سے چہر جسے۔ جانا الميابي كەخداك بېروساس كى معرفت مرادىپ، اورخداكى معرفت وهتقيقت بي جوامام كي معرفت مسين

پوشيدهب يخيانچرمولاماعلى عليدات لام فرطايد وجدادته كاارشاد ٱنَاوَحِبُهُ اللهُ فِفِ السَّمَاةِ وَالْأَرْضِٰ *لِعِنْ مِن ہِي* اسمانوں اور زمین میں خدا کا پہرہ (معرفت) ہوں۔ امام کی محدفت میں خدا جب يحقيقت مسلمين كدامام عالى صفات کی معرفت ہے۔ كىمعرفت خداكى معرفت بے تو بھراس بيل دنى شک نهيس متمام علوم اللي تبھی اسی معرفت ميں جب موع ہیں یہی تمام عسب لوم الهلي سبب ہے جور سول اکر مسلم نے فرمایا کہ جو شخص لینے امام وقت کی معرفت کے بغیر مرجائے وہ جاہلا نہ موت میں مر جاباب اورجابل کاشم کا است دوخ ب یعنی دہ علم الہٰی کی بهالت دوزخ ہے۔ *جنت سے محروم ہ*وجاتا ہے۔ 🔿 دین السلام خدا۔۔۔ جاملے کاراستہ ہے جسے مراطي تتقيم كامنزل صراط مستقيم عینی را در است کہتے ہیں۔ اس کی چارمنہ لیں ہیں۔ مقصودفدام ىجوىنىرلىيى ، طريقيت ، حقيقت اورمعرفت سے ماموں سے اسلأكى منازل بيهاركانه متهويهي بظاهر بصكدان بين منزل يقصو داور درج كمال معرقت سیے ر (1) روایت برکر شراعیت میں رات کے ہے، مذكوره بالاچاد منزلوں طریقیت سیاروں کی روشنی کی طرح ہے، حقیقت حامد کی شالیں یہ کی روشنی کی طرح ہے اور معرفت سوج کی روشنی کے متل ہے ببس نوريعرفت كى روشنى ميں ہر چېنړكى اصليت كالجو بچ مشاہرہ کیاجاسے کہ اسے ر معرفت = لق ين 🕑 معرفت ادر کقین کا ایک ہی طلب ہے ا در

یقین کے تین درج ہی۔علم ایتقین،عین الیقین اور حق معرفت کے تین الیقین کیپ ابتدائی معرفت علمالیقین میں ہے ردرمیانی درجات معرفت عين اليقين بي اورانتها لي معرفت حق اليقين میں آوراس مطلب کی دضاحت بیہ ہے کہ امام مِسَبِق کی ابتدانی معرفت ایک ایسے کم میں ہے جوشک سے بالا تر اوربالكل تقيين ہو۔ درمیا نی معرفت ایسے دیداراوزشا ہرے میں ہے جو دیدۂ باطن سے کیاجا تا ہے، اور انہانی معرفت اس روحانى معجزاتى تجرب ميں بيے ب ميں مقيقى مۇن كى درى حقيقى ومنكى نودى امام کے نور سے درمیان اس طرح کم ہوجاتی ہے حس طرح كرابك جور في سكونك كى تاريخ اورس يابى الكاوس کے درمیان کھوجاتی ہے۔ (1) امام شناسی سے بغیر بخیر جیر جس معم سے نور کی بر امام شناسی سے بغیر بخیر جی جس معم سے نور کی امام شناسی کی اہمیتت معرفت نامكن ب اور يغم برك نور يخب جنب خد خدفت محال ہے۔ کیو تحد نبوت کا دروازہ امامت ہے اور اُلوہ تیت کا دردازه نبوست ر 🛞 زندہ موجودات سے لئے زندگی سے حیار چار در جبر کی روسیں د ایے مقرب ہیں۔ بہلا در جہ وج نباتی ہے ، د دسرا روح حيواني، تيسرار في انساني اور جوتها في قب سي ۔ ا ور مر مرفت روج فدسی میں ہے ۔ تبوانسان کامل یعنی امام کی معرفت دفرج قدمسي مُبَادَک دوج ہے ۔ ۵ اگر دنی شخص بیسوال کرے کہ جب معرفت لعام

کی <sup>ر</sup> معین نور دیکھنے کو کہتے ہیں تو پھر سیکیوں فرطایاً کیا کہ **س**نے ايك ابم سوال ادراس این کو میں اپنی وسط کو بیجان لیا توب شک اس نے اپنے كاحواب برردگار کو میچان ایا ؛ اس کابواب بیہ سے کہ جور تجدیحک امام کی *ې دېې د خېج*و تي تقيقې مون کې ب د يا يول کېنا چا بېنے کې مون کی ہیلی قرح نباتات سے حاصل ہوتی ہے دوسری قرح سیوانات سة بيبري فسي السانول اور جو تھي في حسي قد سي امام سے حال کی جاسکتی ہے درحقیقی دمن کو چاہئے کہ اپنی اِس آخری دقرح كوحاصل كرب اوركماحق، بہجان لياكر، (1) اگرمان لیاجائے کو آنسان کے لیے چاررو حیں مقرر ہی تو بھر بیر بھی ماننا پڑے گاکہ جسمِ انسانی میں اُن سے آنے سے کئے راستے بھی چارہی ہیں <sup>ی</sup>لینی راور میں اور **د**سر حيواني تنرع بتنرجيع بين ناف سے رايت سے اور ميرمنه ے داخل ہو تی رہتی ہیں اور رقبے انسانی اور رقبے القدس پہلے *سرکے کانوں سے بھرگوش ہو*ٹن سے داخس کہوتی رېټى بي ر ی جس طرح بیاب قطعی ایمکن ہے کہ ماد دی سم ک غذاؤں سے بغیر رقبے نبانی اور رقبے جبوانی انسان سے طبم میں داخل ہو سکیں اسی طرح بدام بھی قطعی محال ہے کہ رضانی نوعيت كى غذاؤ ل ت بغير رقب السّابي اور رقرح القدس انسان سے دل ودماغ میں جاگزین ہوں اور روح انی غذاعلم دحکمت کی باتیں ہیں۔

(۱) امام کے نورافترس سے فیض دبرکات حاصل کر *ے*اپنی ذات پ<sup>ل</sup>ے معرفت دالی دو محین روح قدسی پیدا کھنے كإطريقي بيرب كدامام زمان سيحكمى اوركم فسيسرا مين مقدس بير امام زمان کی اطاعت عمل كيأجائ اوراس فنوشنودي مرحب يرييق مراهى وفرمانب ردارى حاتے۔ 🕑 امام شناسی کی بین یادی تنه طِعقید ( بے ) کیونکہ بچین میں تقب دکی عب كاعقيد درست نهروه امام كى معرفت سركز حاصل نهي محر ابمتت سكتاراوردرست عقيدت ليظموما بجين ميں مذمهبي ماحول سما بہتر ہونالاز می اور صروری ہے ۔ 🕅 امام شنایسی کی دوسری ننه طرامام کی دوشتی و امام سيحبت اورشق محبت بے بحب یحب ی محب کی ترقی یا فت صورت کا نام ہے۔ <u>مح</u> ٹرا<u>ت</u> اورتر قی امام زمان کی فرمانبرداری میں ہے۔ (۱) امام شیناسی کی تیسری میروری شدط امام زمان كحشق بيصح محبت كي ترقى بإفت شيكل كامام بداوراس کی ترقی اس بات میں ہے کہ امامِ زمان کی طِام رکِ اورِ باطسنی امام *سیحتن کس طرح* نوبوں سے اگاہی حاصل کی جائے رکیو تکہ کوئی شخص سسی چیز ریجاش نہیں ہوسے تما جب کہ کہ اس کے سن دخوبی کونہ دیکھ یاکسی کر ہولنے ولے سے نہ سنے۔ اگرمون کے دل میں امام وقت کائش شعب ارت امام كاعش كوباايك فرشته ب جومر من کی ہونے لگے تو وہ خود ہی زبانِ حال اور زبانِ قال سے بتیا مددكرتاسي۔ دے گاکہ اب اس سے بعد امام شناسی کی راہ میں سطرح

المح برهاجاست اب \_\_\_\_ نكات مذكوره بالأكاماصل بيب كدامام سنسناس امام شناسی اورانس كاذركعي ے بغیر اسماعیلیت *سے ر*وحانی مقصب حال نہا ہی ہوسکتا۔ اوراس پاک مذہب میں جو کچھ نیو بیاں موجود ہیں وہ سب کی ب امام کی شناخت میں بنہان ہیں۔ نیز مذکورہ حفائق سے بيربات بمحي ظاهر بيمكه امام شنست اسى كاذر ليبرمجي خو دامام خرف حضر ہی۔ کیو تحہون کی فرمانبرداری انہی کیلتے ہونا چاہئے۔ جساكہت باگیاکہ سی مومن کوامام وقت سے اس تاب كأي عشق اسی وقت ہوسے اسبے جبحہ وہ امام کی بیامشال نوبول کودیکھ پاکسی سے بوسکنہ ولے سے لیے چانچاس كأك كوتصنيف كرف كامقصد بيرب كرحقيقي موسين امام عالى مقسام تحظم ففنل اورروحانيت ونورانيت ۔۔۔ اگاہ ہوجائیں تاکہ اس۔۔۔ اُن کوا مامے زمان علیابسلام کائش حال آئے اوراس مقب ریخش سے امام شناسی حاصل کی جاسکے ۔ اخيرمه يرفرد كارعيب المين سيحضو عاجزانه حملہ مرمنین سے حق م دعاب كرذات تبربا إب ف ب بايان فضل وحرم س دمحات خبر جملهونين ومومناست كوامام شناسي كى لاانتز ادولت سے مالامال فرمائے ! این کوفست نہ انٹرزمان سے بچائے رکھے اِ ان کوظاہ ہے دی اور باطنی تعمیہ توں سے نوانے ا اوردنیا د تخرت کی سرفرازی عنایت فرمات ا

آمين يارب العالمين!

فقط امام زمان كاليك في غلام

نصير الدين نصبر (حُتِ على) بونزاني بروز بدھ ۲۱ رجادی الثانی ۱۳۹۲ھ باراگست ۲-۱۹۷۶



لفظامام كى قرابى حكم المحمن ومعتوى «امام» كالفط قرآن يحيم مسي تخلف مقامات بيولحد لفظ امام قرآن بي باده اورجمع کے میغوں بیں کُل بارہ دفعہ مذکور ٹیوا ہے، اگر اِن دفع آيا ہے۔ تمام آيات مقدّسه كو،كةجن بين لفظ امام اوراس مستصعني ومقصدكا مذكره موجود ب ، يجاطور ميقل ودالش سے ديچھا جائے، تواسے یقیناً اس امرکا بخوبی اندازہ ہوگا، کہ انتہ تعالے فيصحابني كماسب عزيز بين امام مشغاسي كيحقيقتي سسس امام شناسی جامعیت کے ساتھ بیان فرمانی ہیں ، اور اس نے امام سیقیح موضوع میں قدرب پایان دسعت معنوی رکھی ہے،کہ قرآنی قراني ضحت كي كاتنار حكمت كي عظيم كأننات في الاصل إسى امامت 2 موصوع سے باطن ہیں واقع ہے، ہیو کہ امامِ عالی صفات علیات لام کاپک نور حقیقت انحقائق ہے ،اس لئے امام کی حقیقت مقيقة الحقائة عاليد يحت تمام موجودات كي تقيقتين جمع هواجاتي بي، چنانچرہم بیاں علی الترتیب اُن بارہ ایتوں کی کچھ وضاحت میتے ہیں ،جن سے معانی ومطالب میں اسمِ امام کی بیشمار یں لیرشید ہیں۔ البقرو (٢) کی آببت ۱۲۴ میں بچرردگارعالم

فرالمسيحكم، وَإِذِ ابْتَ لَيَ إِبْرَاهِ حَرَبَةٍ بِكَلِمْتٍ *حزت المبسيمام ف*َاتَمَهُنَّ طِقَالَ إِنْتَ جَاعِلُكَ لَلِنَّاسِ إِمَّامًا ـ اور (ده وقت یاد کیچنے) جبکہ ابراہیم سے رتب نے اس کاامتحان لیا چند کمات سے تواس نے انہیں پورا کر دیا توخدانے فرمایا کہ میں تہیں سب انسانوں کا امام بنانے والا ہوں ئئ يهال برير سوال ضرور مواجابية، كدالله تعالى في في محالت مص حضرت ابرا بهيم عليه السّلام كالمتحان لياتها وەكس نوعىت سے كلمے تھے اور بېرىلمى بوچونيا چاہئے كە 🕂 با حضرت ابراہیٹی بیغہ پر شیھے یا کہ امام ج اگر کہا جانبے کہ آپ ان دونوں ورجوب لير فائز ہوئے ملے، بھرسوال ہوگا، کو آيا وه بنیم سب بوت شمط بالمام ؟ اگر حواب ملے کہ آپ پہلے بىغىمبر مجرامام ہوئے شمھے، تو بھیراس کی تو چہ پر کر تی ہوگی ،نیز یہ سوال بھی ہو، کہ حضرت ابراہیم دنیا ہمرے انسانوں کے امام کیسے ہوئے جلعینی سے بارہ زمین سے تمام تراعظہوں ہیں آب نی کس طرح تبلیغ و دعوت کا کام انجام دیا، بجبجه اسس زمانے میں پیغام رسانی سے ذرائع محد دیاتھے ؟ جاننا چاہئے، کہ وہ کمات، چن پر حضرت ابراہ بیم کو ازماياكيا جبسماني اورروحاني حسيع دكى صورت ميں الله تعالیٰ سے اسملت عظام تھے ، مثلاً ابتدا بی اسم پر صورت دم اسمات عطب کی رومانیت تھی، دوہ سرے میں حضرت نوخ کی روحانی

مثالين موجودتهين ، تيبسرے ميں خود حضرت ابرا ہم ہے ماہ ومستقبل بيرد شي ڈالي گئي تھي ، چوتھ بي حضرت موسىٰ سے تمام رومانی داقعات و محزات دکھلنے کئے شیھ ، پانچوں اسم بی صفرت عیلی کی روحانی زندگی مندر جمعی ، چھٹے میں حضورا كرم سے روحانی كارنام و كالت كے شھاورسانوں إسم باككمه لمي حضرت قائم القيامت عليد فضل التحيير واستلام حصزت قائم کے روحانی معجزات پرشیدہ تھے، نیزان میں سے ہراکیب اسم بے ساتھ اُرج قیقتوں کی روحانی مثالیں بھی موجود تھیں، كَمْوَلْ كُلّْ بْفُسْ كُلّْ ،حب ، فتح اور خيال كس معجزا يذطر لق ۔ ۔۔ انبیار واکمہ علیھم اسلام کو نائید بہنچاتے رہے ہیں۔ واصخرب كذخب اتعالى فيصفرت ابراهيم ويهيط نبتوت فرسالت شيمنصب جلبله سے اورائیے لعدامامت کے درجۂ عالیتہ سے سرفراز ف رایا، بچڑ تکہ امامت عالیہ کے امامد کے درجار کنی درجات ہیں۔جن ہیں۔پلیجن درجات نبتوت سے پہلے اور لعض اس سے بعد اتے ہیں ، تاکہ امام علیہ انسلام صلحہ قبقت سےمطابق ان میں سے سی درجے پر طلب ہو فرمائے ا در مامزیے۔ حضرت البهيم محاللته تعالى كمطرف سيسل السانول <u>کے لئے امام تقریب سے کئی معانی ہیں ،اوّل بیر کہ آپ</u> زمانهٔ آدم ۔ کیجراپنے وقت کی ماضی میں سارے لوگوں کے امام شمے، دوسرے بیکہ اپنی زندگی سے دورانِ حال میں

امام تھے، تیبیرے پیرکہ اپنے سلسلہ اولاد کی حیثیت سے ستقبل ہیں امام ہوئے ، آپ زمانۂ ماضی ہیں اس طرح امام حضرت الرابيج مت م تنص كدور آدم الدر دور نور مح تمام بغير برب ادرام موں لوگوں سے امام سے۔ کی روحانیت بل آب کی روحانیت بالک اسی طرح شرکیپ اورشامل تھی بھب طرح کہ آپ کی روحانیت میں اُن سب کی روحانبت ہم از دیم کارتھی ، چنانچہ اسم عنی ہیں ارشاد ہو ہے : «إِنَّابِرُاهِبِ حَكَانَ أُمَّةً قَسَانِتًا تِتَّامِ تَعَادَ وَلَوَيَكُ مِنَ المُشْرِكِيْنَ إِلَى مِشْكَ ابرا بِيم أَيْكَ فرانبرداراتُت تهابلكل ايك طرف سے ہونى الااور دە ئىرك كرف والول حضرت ابرا بهیم ایک فر<sup>و</sup> اورایک انمت میں۔۔ نتھا؛ آمنت کے معنی امام بھی ہیں اور اُمّت ہمی، اور صفرت ابراہ بیم علیالسلام سے لئے پہاں دونون سنی درست اورموزدن بن كه آسي راه نماني كي حيثيت مي الم شتهاور حضرات انبيار وأنمتركي رقرح وروحانيتت كاجامع ہونے کی دیم سے ایک پوری اُمّت شمے ر اكب زمانة حال عينى لينه وقت بين دنيا بهرك كوكول کے امام اس طرح بنھے، کہ محرّہ ارض سے بارہ سفتے ملّے گئے ہی،اور ہرحصّہ کو جزیرہ کہاجا تاہے <sup>ج</sup>س کی جمع جزائر ہے، چنانچہ ان بارہ جزائر میں سے ہرجز بیے میں ایک حجت ہے امام کے الاحجت يننب ادرايك حجت روزك علاوة نيس داعي بمنيه وحود بُوْاكرت بي، اور بدايت مح مرز سے نواہ ينجب ہو باكدامام، کرّہ ارض کے بارہ جز رویں سے تمام تحتوں کو معجزارہ ہوائی ملتی

رمټی ہے، کیپ اسی عسنی میں حضرت ابراہیم علیالت لام ا وقت میں دنیا کے سب لوگوں کے امام سے ہمچریغمرادراما ے ایک محرا<del>ت کے لئے افرار کر ناعوام النّاس کے لب کی</del> بات نہیں،جب تک کر بیرحقائق ان سے مشاہدے ہیں نہیں استے ہیں،اورجب بمک کداس دنیا میں روحانیت کا دَور دورہ تہیں ہوتا۔ قرآب بحيم ميں بيرارشا ديے كەختاس (شيطان) جويبة اورانسان کی دونوں صورتوں ہیں۔، دہ توکوں سے سینوں میں وسوسہ (بریے خیالات) ڈالاکر کا ہے، بیس اکر میکن ابك عجب دلي ہے، کہ شیطان دُور وزردیک کے لوگوں کے سینوں ہی وسوسه دال كركم المراك كرسكتاب، تو دوم مرى طرف سے يہ بھى یکن ہے ،کہ پنج اورامام قرب ولع دیکے سی فرق کے بغیبر لوگول كوالليه تعالى كى بالبيت بېرنچا سيكته بې، كيونكه شيطان مُصْل ب ليني كمراه كردين والا، أورمغ يبر بأكدامام بادى ب، لینی رہنمانی کرنے والا، کیپ گر قانون قدرت مُطْنِل کی آواز لو*گوں کے د*لو*ں تک ب*ہنچا دیتا اور ہادی کی آواز کسی *طرح سے* بهی نه بنچادیتا، تواس صورت میں توگوں سرط اطلم ہونا، ا و ر قيامت شي روزلوك كى طرف \_ الله تعالىٰ بربي حتبت قائم ہوتی، کہ اُس نے دنیا میں کیوں گمراہی سے ذریبے کو ہم پرس اور ہاہت کے وسیلے کو محرد کر کھاتھا ہ مرحقیقت کچھاورے وه یهی که بند اورامام باره جزائر سے محتول کوروحانی ادر نورانی

ہرایت بہنچاتے ہیں،ادر جحج (یعن مُجّتان) لینے اپنے داعیوں کے توسط کے لوگوں کی رہنمانی کرتے ہیں۔ حضرت الرائيم تتقبل مين تمام لوكول كے امام اس <sup>مع</sup>نی میں شمصے کہ جس طرح آپ کی ذابت عالی صفات میں زما<sup>ن</sup> سلف سے انب بار وأمَّة عليموات لام كى محزاتى رسوانيت موجو تھی، بالکل اسی طرح آپ کے سِلسلۂ اولاد میں آپ کی زندہ روحانيت موجودا درحاص تقى، جبياكه قران يك مين ارشاد ٣ · وَاجْعَلْ لِيَّ لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْأَخِرِيْنَ بَيْرَ اور میرے لئے بعد میں تنے ولے لوگوں کے درمیان سچانی کی باقى رين والأكل ايب زبان مقر فرادب " يرعض حضرت ابرا بهج في خدا وند كلم ے کتھی، نیزارشاد *ہواہے کہ* 'وَجَعَلَهَا کَلِيمَةً <sup>ل</sup>ْبَاقِتِ قَفِ عَقِبِ لَعَالَهُ مُوَيَجِعُونَ 🖓 اوراس لين ابراميمان اے کر نبوت لورامامت کو )اپنی ادلاد میں باقی رہنے والاکلمہ قرار دیا تاکه وه ( الله تعالی کی طرف ) رجوع کرتے رہی ؛ يهاں اس بات سے کہ ابراہیم نے اپنی نبتوت والمامت كوايك يأتذو كلمه ميرا بني اولاد ميرمنتقل كردى ،اس حقيقت كى مزيدتيصديق ہوئى ،جوتيانى گئىتھى،كەخپ ادند تبارك تعالى في المات يرحضرت ابرابهيم عليه الت لام كالمتحان لياتيجا، وہ الله تعالیٰ سے زندو نام شھے ،جوانب پار ، اُمُتراور ملائکہ کی رومانى صورت ميں تھے۔ ىپسەمعلوم ہوا،كەابراھىسىيىن يېرارترىن اسىخ نى يېر

سب دنیاجهان والوں کے امام ہیں، جب یہ نظریر ماناگیا، کہ نور امامت ایم شخصیت سے دوسری شخصیت میں منتقل ہوتے ہوئے ہمیشہ دنیا میں موجود سے ، توبی جی مانالازمی ہے، کہ اسی نورامامت سے دنیا کے تمام حجتوں کو، جو بارہ جزیر قیل پرنقسم ہی، تائیدی ہوایت ملتی رہتی ہے۔

لفظامام سي لغوي عنى سورهٔ توبه ( ۹ ) کی بار مور آیبت کاارتیا دہے کہ : « وَإِنْ تَتَكَنَّوُلَا يَمَا نَهَ عُرِينُ بَعَادٍ عَهْدٍ هِـ **مَ** وَ طَعَنُوًا فِحْ دِيْنِكُمُ فَقَاتِلُوَّ أَيْمَةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمُ لاأَيْمَانَ نَهُمُ لَعَالَهُمُ يَنْتَهُوْنَ-اوراكُرانهول نے این عهدویمان کے بعد صیں توڑ دیں اور تمہائے دین سیں طعنہ زنی کی تو تم (بھی) *کفرے سردار دب سے خ*لاف جنگ *رو* تاكه ده بازآجانیس، بے شک دہ ایسے ہیں کہ اُن کی سسسہ کچھ چېزېس " إس ارشاد اللی سے ظاہر ہے، کہ اُئمتہ، جوام کی جمع ہے کفرے سرداروں کے لئے بھی آ پاہے، چنانچ معلوم ہوا ، کہ امام کے لغوی معنی سردارے ہیں ،اورکس گردہ سے سردارے ایک ایسانخص مُرادِب، ہوسب سے مقدّم اوربڑا ہو، متلا الحركهاجات كەفلان شخص كافروں كاسردار ب، تواس سے يہ معنى ہوں گے کہ اُس سے بڑھ کر کو ٹی کا فرنہیں ، ادر کف و کافری کاسبب اور ذراییہ دہی ہے، اور کافردل کی سے ادی نافرمانیوں اور گمراہیوں کی مسئولتیت بھی اُسی پر 🚑 ، اس کے

مقابل میں اکر کہاجائے، کہ فلان شخص موسنوں کا سہ جارہے ،ا ور بدیات صحیح ہو، تواس کاسطلب بہ ہوگا،کہ اُس سے بڑھک كونى مۇن نېيى،اوراييان د مُومنى كادىسىيلە د زايعەد سى-اورساری امیب انداری اور پایت اسی کی وجرے سے ،اور امام زمان ہی ایساتخص ہو سکتے ہیں۔ إس فرمان اللي كي تعليم مستحب بيحقيقت ثابت بولي، كەكفردكافىرى تے سەردار يۇلكەت ہي، اوران سے بغى ب هرحيب زى مددار ظكمت كفردنيا بين تعيل نہيں ستى، تودوسرى طرف سے لاز ما ہرتی ہے۔ بیریمی ماننا ہی بڑے گا ، کہ ہمیشہ سے دین وایمان کے بھی سہ دار ہُواکرتے ہیں،اوران سے حاضروموجود ہونے سے بغیر زمانے میں دین دایمان کی روشنی جاری نہیں ہو*ت*تی ہے۔ حکمت کاایک اورمفہوم اس آیڈ کرمیہ میں بیر ہے،کہ دنیا ہم سے سلمان ایک ہی حاصر وسوجو دسردار (امام) سے حکم *ے تحصینظم*ا در تنفق ومتحد ہوجائیں ، کیو بحدار شادیے کہ «تم (سٹ لمان) کفرے سرداروں سے خلاف جنگ کرو 🛿 اور اس امرالہٰی پڑمل نہیں ہوئے تیا ،جبجہ کفرے سردارے مقلط بس ایان سے سردار موجود نہ ہوں اور دنیائے اسلام اُن کے حکم نوتسبول نیکرے ،اور اگر کہا جائے ،کہ اِس وفتت ايمان كأكوني اليسامه دارمو جود نهيں جوسام صلمانوں كومنظم *کریسے، تواس سے عنی بیہوں گے، ک*ہ نعوذیا دللہ منھا خداخواہ خواہ انہونی باتوں کے لئے بھی عکم دیتیا ہے ، یا اس

كامطلب بدہوگاکہ جب ادكابیجم رسول اللہ سے زمانے سے متعتَّق ومحب ديب ، ليجن بيركيس كمكن بريب تمايي ، كەخدائے عجيم في جهاد جيب ايك الهم كن من بنيادي ذريب كواب دین اسلام سے اٹھالیا ہو، اسب خود خداوندی عدل انصا ی روشنی میں سویے ا ظاہری ہے ادنہ ہی علی جنگ ہی بہرکیف یہ مسلمانوں سے لئے سردارلعبی امام کی ضرورت ہے، آپ اِس کرّۂ ارض کے تمام کمپن کی خیب تہ جالی اور بیچار کی کا تصور کر کے کوئی بنیادی ساب بتائیے ،کہ آج مسلمان ہر جبور کیوں ہیں ؛ادرآپ اس سے سواادر کیا بتائیں گے، کہ جو - ان رسولِ المصلعم ت زم**ان ب**ي متفق ومتحد شم وه اس متفرق ومنتشرين، ادران سے اس فتراق دانتشار بیں ىتەكىرىتىك صدياب كذركتين، حالاتكر بيرد كاريمالم ف إس خطراك فواني س بجف المحالية بروقت ارتناد فرما يتحاكه والقتص متوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَلَا تَفَرَقُوا ٢ مَسبك بل کرالله کی رسی کومضبوطی سے تھامے رہنا اور فرقہ فرقہ نہ *ہوج*انا (کیونکر تبہاہے ہاتھ اس رسی سے جھوٹ جانے کا ننطرہ ہے) اب فرقہ فرقہ ہوجانے کاالزام سے انوں ہی پر عائد ہوتا ہے ، نہ کہ اللّٰہ تعالیٰ کی رسی **پر ، کہ اس نے کی**وں ان کو زور وزبردستی ہے ایک مرکز میز نہیں لایا، کیو بحد خطان کی عالم نے بہاں بینہیں فن رمایا ،کہ میری رستی ! تم ساسے

مونین و لمین کواپنی ذات کی معرفت سے والبتہ کئے رکھنا اوران کون رقد فرقہ نہ ہونے دینا، بلکہ اُس نے تو بیر فرمایاکہ اے کر دو سمین ! تم سب یج اطور پر خدا کی مضبوط رسی کو بڑی مضبوطی سے پچڑے ہوئے رہناا ورنس رقد فرقہ نہ ہوجانا



کباکونی ایمانی تحالیام ہوتی ہے؟

سورهٔ هود (۱۱) آیبت ۱۰ پی باری تعب الی کارشه بك، اَفَمَنْ كَانَ عَالَى بَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِّهِ وَبَيْتُ لُوْهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبَلِهِ كِتْبُ مُوْسَى إِمَامًاوَ رَجْمَةً توكيا جو تخص لين يشرد دكار كى طرف سے روشن دليل بر ہو، اوراس کے پیچیے ہی پیچیے اسی سے ایک گواہ ہواوراس کے قبل موسی کی کتاب (توریت) جو (لوگوں سے لئے )امام ا ور رممت تقمی راس کی تصدیق کر تی ہو دہ شخص ہتر ہے یا کو نی دوسرا)۔ اس أيكرمير كم تعليم بير ب كرانحفر يصلعم البيفريب كى طرف سے دليل روشن بر ہي يعنى آپ الله سے بيتے بي غير ہں، اور علی مرتضی ہوا ہے کاجزو ہیں، آپ سے پیچھے ہی ب سے امام مراد یتحصصور کی حقّانیت کابک گواہ ہی، ادراس کے بانے میں ایک اورگواہ انحصرت سے قبل حضرت موسیٰ کی کتاب توربیت ہے، جوگوک کے لئے امام اور رحمت تھی، اور بہ سارى فيقتيم برائم إي شكر سوال كماب موسى لعنى توريت س بالسے میں ہے، کہ وہ س چیٹیت میں امام تھی ؟

اس کابواب بہ ہے، کہ یہ بات عربی زبان کے دستو میں شامل ہے، کیعض دفعہ سی چیز کو دوسری ایسی چیز کے ناکسے یکاراجاتا ہے، جواکٹراس سے ساتھ ہو، مثلاً اُس اونہ ہے و جرایی کامشکیں لاہنے سے لئے مقرّرہو، مشک یامشکیزہ ہاجاتاہے،اور بیٹنال عربی کے علاوہ دوسری زبانوں بی بھی ماسکتی ہے، بینانچراہل علم اس حقیقت ہے آگاہ ہی، له انحضرت عمکو قرآن مجید ( ۱<u>۳</u>۲) میں ذکرسے اسم سے موجوم لیگیلیے،حالانکر ذکرمسران کامام ہے،اوراس سنی پی صوراِکرم لعم کرفتران کہا گیاہے، اور بیابت کئی وجوہت ہے بنا میں سے کچھ وجہیں ظاہری اور کچھ باطنی ہی ، ېپ ثابت ېځا،که روحانی پېټيوا ( بېغمېر پا امام)کوکتاسپ کلهی اوركتاب سمادي كومبينيوا ياامام كهاجا نايے۔ حصزت موسى عليلات لأمركي أسمادني كتاب لع کوامام کے اسم سے موسوم کرنے کی د ری وجربیہ ہے ،کہ بارون مراد الهامي كتاب في الأصل ايك زنده نور يعني علم دخلمت كي روح كي ۔ *سے ہو*تی ہے،اور دہ بحقیقت امام ہی کی روح ہے الغرض مولانا لإرون عليابستسلام كي قرح متقدّ س حضرت موسحًا برلصورت روحانی کتاب وحی کی گنی تھی، بھران ردحب بن حالات واقعات کی کچھ ترجمانی کرستے ہوئے کاًغذی تحریر کی توربيت لكهي كمئي تنهى يمكراصل توربيت روحاني اورنوراني صور <u>ىب موجودتھى، يعنى حقيقى تورىت توامام عالى صفات سے نور</u>

ے جُدانتھی،جیساکہ قرآب کیم کارشادے کہ ہر قُلْمَنْ أَنْزَلَ الكِنْبَ الْآدِي جَآءَبِهِ مُوْسِى نۇراق ھُدًى لِنتَاس تَجْعَلُوْنَهُ قَرَاطٍ يُبِر تُبَدُونِهَاوَتُخْفُونَكَتَن الله (لم رسول) آب ك دیہے وہ کاب جے موسیٰ کسی کرائے شکھ س نے نازل کی تھی جولوگوں سے لئے نورا در ہوایت تھی جے تم لوگوں نے کاغذات کی (تحریری)صورت دی۔۔۔،جس میں کچھ توظاہر كرت ہواوراکٹر جھیلتے ہو۔ اس ایند مفترسه کی حکمت بیرتباتی ہے، که توریبت د و صورتول میں موجودتھی، چانچہ نہلی اوراصلی صورت میں توریق علم دحكمت اور رشد و البت مصحبراتي نورادر مهر كم يرقد س رقس مح جنبيت - مارون اورموسى على التسلام - داق دماغ بي موجودتني بح<u>س سم معالق (وه</u>لد مي للن اس» اس طرح لوكول كومعجزانه بدايت ملتي تنفي، كه براد راست حجَّتان جزائر كوالهامي روشني حاصل موتى تتحى ، بيمروه إينے اپنے داعبوں سے ذرایعہ لوگوں کی ہدایت کرتے رہتے تھے، دوسہ ری صور میں نوریت جو کچھ بھی نھی ،اس کاحال *ایڈمنڈ ج*ربالامیں خلاہر اورواضحسبے۔ اب اس قرآنی حکمت کی تفصیل سے پیچقبقت چائیز تبوت كوبي خ كمّي، كەتورىيت يقانيالىنى اصلى حالت او نۇرنى يبغيبت ميس امام تهى جسب مصحضرت مولا ما طرف عليك تلكم

کایک نورمرادیے،اس حقیقت کی مزیدیضدیق وتوتیق کیلئے اس اید مقدسه بر ذراغور کیا جائے کہ ، ر « وَكَذْ لِكَ أَوْحَيْنَأَ إِلَيْكَ رُوْحًا مِّنَ أَمْرِنَا « مَاكُنْتَ تَكْرِي مَاالْكِتْبُ وَلاَ الْإِيْمَانُ وَلَحِيْ جَعَلْ لَهُ نُوُرًا نَهْ دِي بِهِ مَنْ نَشَاءُمِنْ عِبَادِنَا بَهُ اوراسی طرح ہم نے آپ کی طرف ( بیرکنا ب لصورت ) ایک ردح نازل کی ہے، آپ کو ند پی خبر تفق کہ کتاب کیا ہے اور نہ يەنجىرتھى كەابيان (كاانتهانى كمال)كياچىز بەكىن ہم نے اس (رقرح) کوایک نوربنایا جبس کے ذریعے سے ہم اپنے بیڈل عظيم وص نور-می*ں سے جب کوچاہیں پراییت کرتے ہیں "*اس ارشادِالہی \_ يرتقيقت ظامر ب ، كد قران يم كي مي ايك اليسي روحاني اورنوراني اصلتيت فسحفيقت موخود سے بحب کو پیغمہ اورامام کانور کہاجا تاہے۔ الكركوني شخص الهامي كماب ورنورك مذكوره حفائق ومعارف کے باد جود، جو قرآن تنہم کی رشنی ہیں بیان ہوئے، یہ سوال کرے، کہ آسمانی کتاب ہیٹمہ اور امام سے نور میں کس أسماني تحاب ينميراور طرح موجود ہو کتی ہے ؟ تواس کافضل خواب چیر قلی طور امام کے نور میں موجو د پردیاجائے گا،کہ دیکھوجیب تم اپنے کس عزیز کو ایک خط کتھتے -2-ہو، تو وہ لینے دل د دماغ کی معلومات سے تکھتے ہو، اس بی کبھی ایسانہیں ہوا، کہ جتنی معلومات کبھی گتی ہیں، وہ تمہارے ذہن سے خارج ہوکر خط میں اس طرح محدّد ہوجا تیں جب س

قرآن امام میں رُوح <del>۔</del>

طرح که کوئی مادّی چیز ایک برتن سے دوسرے برتن سپیں د طلا کے بعد بھردہ چیز ہیلے برتن میں پانی نہیں جاتی ہے، بلکہ ومعلومات ہونط میں تحریبہوئی ہیں، تہاہے دل درماغ میں اېنى اصلى حالت برقائم ہي، ان ميں ذرائبى كمى نہيں آتى ، وہ حب *یک*انسانی ذہن میں ہیں،توان کی تحریری صو*ت نہیں ېو* ټى بلكه د د معلومات قلبى اور زېنى كيفيت مېر موجو د بو تى ب<sup>ي</sup> اور پېلت اس تجت مى يى يې كەنسان اپنى قوت لادى ے خیال ب*ی بھی کو نی تحریر کس* تیا ہے۔ لیپ اس متّال<sup>و</sup> دلل سے پیچقیقت داضح ہو گئی، کر آن کے علم دحکمت - علم وحكمت كا كابو حجزاتي نورحب وعلى عليهما استسلام كى ذات اقد سس مي زاتي نورمح بدوعلي ىلىھاتىت لاكى دات طلوع ہواتھا، وہ قرآن کے لکھنے سے کم نہیں ہور کتا تھا۔ اقدسمي اب آگریهاں ً بیسوال بھی ہو، کہ فتران پیغ بیا درامام كى علومات ميں في المحاكيا تھا، بلكه السَّ اللَّه تَعَالَى نے *لوح محفو*ط *سے انخصرت پ*زازل فرمایا تھا، تواس *کا* پہر جواب دباحلت كاكمه ببينك قران أنحضرت برلوح محفوط سے ازل کی کی بے ، کین بر بات سمجھ لینا صرفری ہے ، کدو ں طرح نازل ہولیہ اورلوح محفوظ کیا ہے ، چنانچہ جاننا لوح محفوظ کیاہے ہ چاہئے، کُرقرآن ایک زند رقب کی چیٹیت سے صور اِکرم سے قلب مبارک برنازل ہواہے، اورنز واقب آن کاندکرہ اسارر دحانیت سے ملوہ ہے جس سے لئے چُدا گانہ کو ڈی قالہ نزدل قرآن اس ہونا چاہئے،المخصر سب ،کہ جو جیز دل میں نازل ہو تی ہے

وہعلومات اور مقولات کی صورت اختیار کرلیتی ہے ، اور اگردل با<del>ک ہے</del> توعلومات صفولات کا بید دائرہ دسیع سے دیسے ترہوناجاتاہے، تاآنحہساری کاننات قبموجودات اس میں ہمو آتی ہیں، چنانچ تب ان کی دوح جو صوراک مصلعم روحی کی قرآن کی رقب حضوراکرم ئىتھى،آىپكىذات قىرس مى عالم مكوستا ، افذشتوں کا ی ذات اقدس میں عالم ملكويت بن حراكمي تصي عالم) بن كرا تمي تهي، وه علم دخكمت أوركشف حقيقت كي ایک جبتی جاگتی روشن دنیا تھی، حس سے مشاہرات اور تجرابت كى ترجمانى عربى زبان بي حضورانو شلعم في فرمانى ، اوراسی طرح قرآن پاک کی تحربه ی صوّت جمع کی کمی اسی من قرآن کی رقس کارنور ملاکم دکاست حضور کی ذات تنہ رہنے ہیں أخرى وقت كمب موجود بتحار اب رباسوال كم بجريه رقيح على مرتضى بيرك طرح دبي قرآن عسائي مرتصاي مي كس طرح آني ؟ اتنى ؛اسے گے بواباتچر بيکی جا تی ہے، کہ رنجکہ؛ وَکُلَّ ىنىنى جِ اَحْصَيْنَهُ فِيْ اِمَا مِرِقْبِ بْنِ ، *نور عِلْى ، امام طب*ن ، لتاب بين،المُراكتياب اورلوح محفوط ب اوراس بي سب کچھ ہے،اورامام سے نور کے سوا دوسری کوئی چیز امام كانور = لوب محفوظ لوح محفوظ کے درجے ہیں نہیں ہوتکتی ہے، کیو تحداکرلوح سے لفظی تصوریہ بیہ مان لیا جائے، کہ خدا کی ایک بہت بیال *تولب ، ک*راس طاہری قشم کی تحریرا ورلکھت میں ہر تیز نېين اسکتى ب، مثلاً عقل ، شلور، فېم، نطق، تمينر، خوشتى

غم دغصته،علم،حلم اورزندگى سےعلا و عقول، نفوس، ملائکھ اور کائنانت دموجودات کی ہر چیز نیز زماندا وراسے بد التي مور خ حالات وغير ، يه تمام باتي " حُلّ شَحْ ع " میں داخل ہیں، سیس معلوم ہوا، کہ لور محفوظ امام کے نور کا لورامام كاننات موحودا نام ہے،اور بیلورکانیات وموجودات سے طاہروباطن پر سحظا هروباطن يمحيط و محیط دجادی ہے اوراسی *طرح* اِس میں سب کچھ ہے۔ مادی ہے۔ جاننا جابئة كمعقل كمل خداكازنده فلمبءاوركفس حقل کُل **ی**سلم الہٰی= کل خدا کی زندہ تختی ہے ، نیز بیر بھی جاننا چاہئے ، کرچل کل فخسب کرانورہے،اورتفس کُل علیٰ کا نورہے،اورت آن نفس كل = لوب محفوظ عقل کل سے قلم سے فس کل کی لوح بر رضوانی تحریر میں کھا = نورسلي گیاہے،اب اپ ہی تبایئے،کہ انحضرت کی شخصیّت پر جور دحانی تحریرین کشف ہؤ ہی یاجو قرآن نازل ہُوا ، وہ کہاں سے ہُوا ،علیٰ عالی صفات سے نور سے ،جولوے محفظ کے نام یے شہونے، اگرچہ انحضرت کا نور قلم الہٰی کی عیثیت سے تھا، کمپن قلم نے توازل میں خداسے امریے لوح پر نے بچم خدا ازل میں بيجيزلون محفوظ مركهم ب کچھلکھدیا ہے،اوراب ہر میزلوج محفوظ ہموجود دى ہے، نیز ظاہر ہے، کہ ککھنے کے لئے فلم کی طرف رجوع کیاجاتاہے،ادر بیٹے سے لیے تختی کی طرف ،لیس معلَّو ہواکہ انخصرت نے علیٰ کے نور کوام الکیاب اور لوے محفوظ *سے خلافی تحرفین کی حکمت کامشاہ* کیا تھا،اور پہ**ی** بر إك قرآن ماصل آيا ہے۔

امام مسب بن سورة حجر (۱۵) آيد ٩ ين ارشاد بكه: فَانْتَقَمَّنَامِنُهُ مُوَانِنَهُمَ البِإِمَامِ شَبِينٍ ٢ لپس ہم بنے ان سے بدلہ لیا اور یقنیاً وہ دونوں (اجڑی ہوئی بت بال) کھکی شاہراہ پر ہیں " اس آية كريمه كاطاهري کېپ لوقوم لوط اد اوران دونوں کیب تیہوں ۔ پیتعلق ہے کم وہ لوگ اپنے بیغط كو حظلاف کے انجام میں عذاب الہی سے ہلاک ہوئے تھے، اورائن دونوں کی بستایاں تباہ وبربا دہو کی تھیں، بینا نچہ قوم لوط كىبت ياں سد دم دغيرہ ادر قوم شعيب كىب تى مدين تباه وبرباد بوجاف سے آثار ونشانات عرب سے شام کو حاتے ہوئے اب بھی نظراتے ہیں ۔ ظاہر بے کہ یہاں لفظِ امام لَغوی لحاط سے رستے کے لفظِامام لغوى كاطس معنی میں آیا ہے، اِس میں ذراعی شک نہیں، کہ حکمت سے ىتە<u>سىمىنى ھى ركھت</u>ا اعتبارے بھی امام رستہ ہیں، کعینی صراطِ ک تقیم اور سبل خدا، مسجمت سے اعتبا سے اورر سے دوسرے اور جی نام ہیں، جیسے مذہب مسلک مجھی امام رہے تہ ہیں۔ تنهريب ،طريقت ،منهاج وغير ، توان تمام الفاظ الم

عالى صفات مراديب ، كيونكه دنىپ دى اورمادى اعتبارىي راه اور راه نما دوالگ الگ چنری بُواکر تی ہی، مگر دینی اور روحانى كاطب بالبت سے واحد توركا مام را محصى ب اور ابنا مجى، اس حقيقت كى أيب روش دليل قران بك سے بيہ بوارشاد بُوليهك، " إنَّ دَجِتَ عَلَى حِرَاط مُسْتَقِيمُ لِقِنْيًا میرا برزدگاری بدهی راه برسه یک یعنی سیساغ مداییت ا در نور مِعرفت کی روشنی ہیں خداماتا ہے ، پاس مطلب کوسادہ الفاظيس بيرب اداكرنا حياسة، كدامام اقدس كاباك نورسي وه سيرهارستدب مي مركد خدلب، اور بند كان خداك لخ امام اقدس کے پاک نور خدا کاختیقی تصور، دیار وملاقات اور معرفت اسی نور کے رستے پرلقینی ہے ،اور نور کا بیررسے تہ ہم پینٹہ کے لئے قائم وباقی ہے۔ إس ايرمقترسيركى حكمتول بين سے ايك بير حي ب ، كدامام مبين كامطلب حبيباكه ذكركياكيا صراط مستقيم ہے ،جونور كالأستدب، بينانچ جب تقيقى مونين امام ببين كى حقيقى دنين كاديدة دل ردحانیت ونورانیت *کے رستے پر چلتے رہتے* ہیں، تو دہ <u>سے سابقہ امتوں کی</u> بے شمار مثالوں کا مشاہر ديدة دل سے سابقہ امتوں کی بے شمار مثالوں کامشاہ رہ کر کیلتے ہیں،اوراس سلسلے میں قوم لوط ادر قوم شعیب اوران د دنوں کی بست ہوں کا حال بھی کے ال ہے۔ نيز إس ارتناد اللي بيں ايك اور حكمت بير بھى ہے، كەعددى اصول سے اعتبارىت" آيك كاعددالله تعالى

روحاني اعتبار سيكور پایت راہ بھی ہے اور راه نمایهی۔



کی دحدانیت پردلیل ہے ،اوراس کے بعد « دو" کاع <sup>ر</sup> ر آیاہے، جو وحدیت اورکٹرت سے درمیان ہے، لعینی <sup>د</sup>ونوں کے ماہین واسطہ اور دسب پلہے ،اوراس کی ایک خاصیت يدب،ككترت كودهدت في قريب لأناب، ليس دوم عدداز دفسيحكمت مخلوقات فيموجودات بيرسے ايسى داو ہستیوں سے لئے مقرّرہے ،جو دونوں جہان میں خدا کے لعد انہی کا درجہہے ہمبی طرح اعداد د شمار ہیں ایک سے لعب د و د کاعد دعقل گل ادر ر آ پاہے،اوروہ دوہ تیاں ہی عقلِ کُل اور نفسِ کُل بینانچہ نفس كك يردلالت تحرما 4 اب اس كالمري ٧ وَإِنَّهْ مَالَبٍ إِمَامٍ مُّ بِينٍ يُكَامِل "عقل كل اولوس كل یہ ہے کہ ،عفال کل اور نفس کل امام مبین سے ساتھ ہیں کیونکہ امام مُبين سي ساتھ بي " عالم ست وبؤداور فرد وروحاتی میں سب سے عظیمہ دوفرشتے ہی ہی۔ نیز جاننا چاہئے، کہ مراتب کائنات میں دوسیسے بڑی جبزیر عب رش وکرسی ہیں ، عالم علم الہٰی بی قلم ولوح ہیں، کونے وحدست ہیں ربوسیت قسحبود میت ہیں ، دنیا کے اللم میں قرآن وحدیث ہیں، حد وجبماتی میں ناطق م اساس (محـٰ مدوعلى يعماالت لام) ہي، دائرۂ ہستى ہي روحانيت فيجمعانيت بين، مقامات تغييم مين مجمعاليحرين ليغنى دوملے ہوئے سمنگر ہیں ،عرصَد وجود ہیں دنیا وآخرت ہی وغيره، چنانچه "انهما "کی اس صَمیتر شنیه میں مذکسوره دنیاؤں کی ان عظیم چیزوں کی طرف انثارہ ہے ،کہ جن پر

دو کے عدد کا بحقیقت اطلاق ہوتا ہے، کیس میر حقیقت واضح اور روشن ہوئی، کہ امام ہین اُئن تنی کا ما کے جب کی ذاتِ عالی صفات سے کوئی حقیقت خبرا اور دور نہیں ۔

امام مبین کی ذات عالی صفات سے کو تی حقیقت مُدانين \_



امام کی دائمبت کا تصوّر سورهٔ بنی اسرائیل ( ۱۷) آیت اے میں الله تبارک تعالى ارشاد فرأابٍ ? يَوْمَ نَدْعُوْا كُلُّ أَنَاسِ بِإِمَامِ صِهْةٍ بِجَارِ عِبِ دِن ہُم تمام رزمانوں کے )لُوگوں کو لینے اپنے امام سے ساتھ بلائیں گے '''یا درہے ، کہ بیرا بیٹ فطی فن تحلي المساس فتم كى ب بع م طرح كم : قَدْ عَلِيهَ للمتشر بمهمر ب سبقبلول فاينا كآرأناس لھامل جان لیار چنانچہ اس ایئر کرمیہ کی حکمت کے سلسط میں يهان سب \_ بيك لفظ « اناس "كامطل سمجمنا صرورى لفظ" أناس" کے ہے،اور وہ اس طرح سے ہے،کہ اناس انس کی جمع ہے، معساني اوراس کی دوسہ ری صورت اناسی ہے ،جوکہ قرآن کریم میں لوکول کی چھو دی تقسیم کے لئے آیا ہے ۔ جیسے جنرت موسلی میسے لوگوں كواميت مولى ياكە قوم وريى كهاجا ناہے،اورا نہيں كے افت فسبت سے بغیرناس بھی کہاج آلہے، مگرسب کوملا اِناس بَهِيں کهاجا مَارکیونکہ اِناس قبران میں لوگوں کی ح<u>صو</u> پی نیم سے لئے اُستعمال ہُواہے، بعنی *حضرت م*رسی کی قوم ے مارہ قبیلوں می*ں سے ہر قبلیے کو*اناس کہاگیا ہے ۔ اس

مطلب ببرہوا، کدامام وقت کی نسبت سے انسانوں کواناس امام دقت کی نسبت \_ لوك أناس كملات کہاگیاہے یعب طرح کہ بغمبر کی نسبت سے لوگوں کوامّت یں۔ یا قوم کہاجا تاہے، چونکہ ہرناطق میغ بیٹرے و در میں کمّی امام ہوا لرئتے ہیں ہسپس ہرامام سے زمانے سے لوگ اُمت اور قوم نہیں كہلائیں گے ملکہ اناس کہلائیں گے۔ حقائق بالامطهرين ،كدامام عالى مق المميش سے دنیادالوں کے درمیان موجود وحاصر ہی، اور سی سلب ہے، کہ اِنٹہ تعالیٰ قیامت <u>کے دن اپنی عدالت گاہ میں ہز</u>یانے کے لوگوں کوان کے امام وقت سے ساتھ ملا لے گا۔ یہ اِس لتحد خداف الممكود نيادالول سے لئے سرح ب متم ہوا بت اور وسبلهٔ نجات بنایا به ، مگرکور نے اسے نہیں پہچانا، نیز اس لیے کہ امام علیات لام لوگوں سے اعمال برگواہ ہیں، امام كوكول سحاعمال بي گواه بي-بنانجه فداتعالى توكوب البطح اوربي اعمال كافيصا يتبي . فرمانے کا،جب تک کہ امام علیات لام ان سے اعمال سے متعلق گواہی مذدے۔ اس اصول کاجا نیا صروری ہے، کہ الله تعالیٰ کی بجن التركى بعض صفات ينميه صفات بيغم إورامام علبهمالت لام كي نسبت سے ہیں۔ادر اورامام عليحااست لماكى ایسی صفات معلوم کر لینے کاطرافتہ ہیا ہے، کہ خدا تعالیٰ کے شوا يت سے ہی۔ ناموں کودیکھا جائے، بھر پنچہ کے نناوناموں کودیکھاجاتے اوراس سے بعدامام کے شلو ناموں کو دیکھا جائے ، اب خلاسے جوجواسم صفاتی پنجہ براورامام سے اسماء میں آئیں

کے، وہ خدا<u>کے ایسے</u> اسمار ہوں کیے ،جو پنچہ اور امام کی<sub>چر</sub>ال کی نسبت سے ثابت ہیں مِتْلاً خداکے اسمائے صفالی مبیں سے ایک اسم الهادی ہے، لعینی پرایت کرنیوالا ، یہی اسمِ صفت رسول ارم کابھی ہے اور امام اطہ کابھی ہے دانشن والے یخ طاہر ہے، کہ خدا اِس نے حادی ہے، کہ اس نے ہرایت کے لئے بیٹم برجیجااور یغبراس لئے ہادی ہے ،کہاس نے ا بینے وقت میں لوگوں کی ہراً بیت کی اور آئندہ لوگوں کی ہلیت <u>سے لئے اپنی آل سے امام مقرر فرمایا ، اور کار ہوایت امام ہو آ</u> كركمل تجوار اسی طرح خداکے نامول میں سے ایک نام الت ب، لینی ''گواہ'' نیز پیغمبر اور امام کیو السلام کا بھی نہی نام ہے' اوراس کے معنی بیہوتے ہیں کہ خدانے بیغ بجروا ہے طور مریکے ہے،اور بیغ ببرنے بحکم خدا امام کواپنی حکمہ میں لوگوں برگواہ بنایا ہے، بیس توکوں کے اعمال برگواہ طلق امام عالی مقام ہیں، تحاويطلق أمام حاليمقام اورىپى دىجە بىمكەخلاقيامىت سے دن ہرزماند سے لوگوں كور - 02 ان کے امام سے ساتھ بلالے گار

خُدْلامام <u>م</u> سے ہوفت مخاط<del>ب ہ</del>

سورة انبياء (٢١) آيت ٢٢ مي خداتع ال ارشاد فرمام ٢٠ "وَجَعَلْنَهُ مُواَيِمَةً يَتَعَدُّ وَنَ بِالْمَدِ بَاء اور م نے ان کو (لوکوں کے) اُمتر بنايا کہ وہ ہمانے امرے موجب لوگوں کو براميت کرتے تھے:

اس آيركريم كى حكمت سے صاف طور برطا ہر ب، كدا مُتربت كا تقرر الله تعالى خود ہى فرما ب ، اور سے ات ائد بور دكار عالم سے منشا وا مرسے مطابق لوگوں كو برايت كيا كرتے ہيں، نيز اس آيت سے بہ جى ظاہر ب، كدا مرد ارشا د فرط نے سے لئے الله تعالى ہر وقت المتذاط بار سے مخاطب ہوتا ہے، اس خطاب لي كى كو نحواہ ہم توفيق خاص ہيں يا نوران ہوتا ہے، اس خطاب لي كى كو نحواہ ہم توفيق خاص ہيں يا نوران رہتا ہے، چونكدا مربارى تعالى انہى صاحبان سے لئے مخصوص ہم ك ك من اور دوسرى طرف سے توالله تعالى كا امر فرطان ممل كر سے ہيں اور دوسرى طرف سے تواللہ تعالى كا امر فرطان ممل كر ايت ہيں اور دوسرى طرف سے تواللہ تعالى كا امر فرطان

مصرات أتمه يرد دكارعالم المركع مطابق كوكول لوماليت كرتي ال



هروه دانش مند جرخداک مستی کاقال مو، ذراغور و فكركرك اس حقيقت كوسمجيب تماييه، كهغدا تعالى بے فانون رئمیت کی رُوسے پیرات قطعاً نامکن ہے، کہ خدا جور حمان در سیم ہے کہی وقت دنیا والوں۔۔۔ اپنا ذرایغ امرو پرایت (بینی ایم زمان)اٹھانے، نیز بیہ صحال ہے کردنیا و کے کسی وقت خلا کے ستر شبختہ ہوائیت سے لیے نیاز ہوجائیں ، کبس واجب ولازم ہے، کہ ہزملنے میں امام بلبکس بشر سبت توکوں سے درمیان امام برزمانيس بلكس بشريت لوكول سے حی وحاضر ہو، نحواہ نبوت کا دور ہوبا امامت کا ر درمیان حی وحاصر۔ واضح رسب كه محفرت آدم عليالت لام سي كبر محفرت خاتم الانبيا بصلى الترعليدوالدو فم تك جوزمان كزرجيا ب، لے درینبوت کہتے ہیں،اورا نکھزت سے قیامت تک بوزمان، گزر ماسی اسے دوراِمامت کہاجاتاہے ، اوران ونوں زمانوں میں بیر فرق ہے ،کہ دور نبوت میں لعض اُنْمَرُ کرام پیرا خداك لمرسح المت سح ساته ساته كارينبوت كوتجى انحب م ديبته شمے،ليکن دوراِمامت چونکہ دورِقيامت سے انسلنے دورآمامت، دور اس بیں آل محمد کے آتمۃ طاہرین صرف امورامامت سے تعلّق قبامست ہے۔ فرائض وانجام ديبة آئ بي .

<u>پر بیزگار س</u>ے امام

سورة فترقان (۲۵) آیت ۲۷ میں یفظ امام اسس اندادى كالمسحكم ، وَالْبِذِيْنَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبَ لَنَا مِنُ ٱڒ۫ۅٙٳڿؚڹٙٳۅؘۮؙڗۣٮؾ۠ؾٵڡؙۜڗؘۜۊؘٲڡۧؽڹۊٙڸۼۘعڵ۬ٮؘٳڵؚڡؙؾٙۘقِينَ الماماً اوروه لوگ جو (بم مے) عُص كياكرتے بن كرونولاً بہيں ہمارى بيبيوں سے اور ممارى ذريبت سے انتھوں كى مهمندك عطافرما اورسم وبيهبر كأوس كاامام منبادي ر اس آيرم قد سلري حكمتو مي - ايم مايا بحكمت ببب، كداس دعاكازبادة ترتعلق أتمتر حرام عليهم التسلام ہے، کیونکہ صرف دہی حضرات بیزشان کے ہیں کہ اپنی اول اور ذرتایت کی حیثیت میں جی امام بن جائیں۔ اس آيند دعائيد سي يحقيقت طاهر به، كدامام برحق ابنى ادلاد واحفادى شخصيتوں بين بحي امام ہوتا ہے ، بنيا سمچہ اسماعيليول كاييخفيد درست ب، جوكت إي كمولاناعلى شاہ کریم الحبیبنی حاصر امام سے حامتہ کہ شرست میں موجود خصاصر ہیں۔ ایئرمذکورہ بالاکے حکیمانہ انداز میں عقل ودانش دالوں



مولاناعس کی آن بھی موجود وحاص ہیں۔

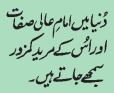
کےلیے سلسلہ امامت کی لاانہتا تی کاذکروجو دیے ، وہ اکس سلسلة كعاميت كي طرح كه نه صرف زمانهٔ ماصنی میں ملکہ حال اور شقبل میں بھی ہر لاانتهب بي امام مذکورہ ارشاد کے مطابق اپنے برقر دگارے میں درخواست یے گا،کدوہ اپنی شخصیت سے علاوہ اپنے بیٹوں اور آئن و نسل کی حیثیت میں بھی پر پہ پنرکاروں کاامام منبازے ،اور بغیر کسی انتہاہے یہی سب سایہ ہیتہ کے لیے جاری رہے گاراگر بہت سے زمانوں کے بعدستیارہ زمین کی مدت عمر ختم ہوتے توالله تعالى نولِامت كركسى دوسرب سيارب بينتقل لمحرابيكا جیباکہ نٹرج میں بینور دوسرے سیا*ہے سے نازل ہ*وا تھا ۔ ببوطرادم = توراما حس کوہبوط آدم کہتے ہیں۔ يرتقلى جاننا جابت كدير يبتركارون كاامام بنف نہیں کہ امام عالی مقام سے دجود مبارک سے پہلے کچھرینہ کا لوگ موجود ہول ۔ بچراس کے بعدامام پیدا ہوجائے ، بلکہ اس کامطلب بیہ، کہ امام زمان کی ہولیت کے نیٹیج میں کسیس کو بر ہیزگاری حاصل آتی ہے اور میرامام ان سے منسوب ہوکر بربهن كارى امام زمان "امام المتقبن" كبلانام - بايول كهناچاية، كرجب امام<sup>ع</sup> کی ہایت سے نیتیجیں آتی ہے۔ دنیامیں ہمیشہ سے ہیں تو نیٹیج سے طور پر بریم بیر کارتھی ہیں اول بر بسرگاری بھی ۔ ايك اور خطيم حمت بهان لفظ " ذريبت " مين بنهان بيه، ويبل تولفظ ذريت بي ايك نهيں ملك بين ا لمتیں پوشید<sup>و</sup> ہیں *مگر*ہم *ہیا*ں اختصار*ے ک*ام لیتے ہیں، کہ

ذُرّتيت اور ذرّه ايک ہی مادہ سے الفاظ ہيں ۔ جاننا جاپئے ، کہ ذریت اورا دلادسے درمیان بڑا فرق ہے، اور وہ یہ ہ ذرّ بت اور اولا و کے درسان فرق کہ وُرّیت نام ہے ذرّہ درح یا نقطہ روچ کا، جوانسان کے بنون دخلیات میں ہے اورابھی تولید سے مراحل سے نہیں گزراید،اورادلاداید ذرات کواس دقت کهاجا با ب جبه يتوليد محماص سرائ كرر يجهول، استقيقت کی ایب روشن دلیل، کہ جسم انسانی سے نون اور خلیات کے اندر جوزندگی یا ژیر حیوانی کے بے شمار ذرّات موجود ہی ذريت = رفر جيواني سے ذرات کا قرآنی نام ان کافراین نام ذرّتیت ہے، ارشادِقرانی کی صورت میں . "وَإِيَّةٌ لَهُمُوَإِنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمُ فِنِ الفُلْكِ الْمَشْحُونِ 🞢 اوران مح المحير محجزه ہے،کہ لیقیناًہم نے اِن کی ذرّیت ریعنی ان کی زندگی سے ذرّات) دېمرې مونې کشتې يې سواركيا ؛ لينې جومومت ين کشی نوح میں بوقت طوفان سوار ہوئے شمھ ،ان کے خون دخلیات میں ان منکرین کی زندگی سے ذلات یعنی ذلّت بیت موجود تھی۔نیز کلام پاک میں بہ بھی ارشاد ہے :ر « وَإِذْ أَخَذْ رَبَّبُكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِن ظُهُوْ رِهِمُ دُوتَيَبَتَهُمَ ٢٢ اورجب أب كررت في ادم ك لپن متول ۔۔ ان کی ذرّتیت کولیا ٗ۔ اس ایئر کرمہ ۔۔ خلام ب، کہ حضرت ادم سے بطول کی نیندوں سے جور وحین کی

لى تحيي، ان بي دنيا م الحك كوكول كى روحي شام تحيي، كيونكهاس موقع بينواب يخطلت بيں سوئي ہوئي روسوں كوص فصد کے لئے ہیدار کردیا بنھا،اس کا تعلق جین ردحول سے نہیں بلکہ ساری ارواح سے تھا ، بہرکیفے مذکور ق بالاتببول آيات كاخلاصه بيهب كمدذرتيت ان بے شمسار روحول کا نام ہے ،جوانسانی خون دخلیات سے اندرایک فنم کی نوابیدہ حالت ہیں موجود ہیں ،جن ہیں۔۔ صرف چندِ روحين فانون فطرت سيمطابق اولار كمصورت مين نمودار ہوتی ہیں،اور باقی البتہ ویلے ہی خیال ،توجر محبّت ، تعلیم، رومیں خال، توت، د مایت خیرد غیروی روحانی لهروں ۔۔ اینوں اور سکانوں محبت تعليم اوردعائ نيركى روحاني لهرول میں منتقل ہوتی رہتی ہیں، یہی باتیں آئٹۂ طاہرین کی مذکورہ <u>س</u>منتقل ہوتی رہتی دعامیں بھی یا پی جاتی ہیں کہ ان حضرات سے نز دیک -01 ا<sup>م</sup>نکھوں کی ٹھنڈک (لینی فرزند) دوصورتوں میں ممک<del>ن ہ</del>ے' يفانيه ملى صورت جسمانيت كى بداور دوسرى رضانيت کی، پش" مِنْ اَذْ وَاجِبَ = *ہماری بیبیوں سے»* میں بىيون، پوتول، يربيتول اورائندە ىسلكا ذكرى ، لكين جاننا جابيه كمر "وَجِنَّ ذُرِّ يَتْجِنَّا وَرِيمَارِي ذَرِّيَّتِ سے "، میں جیمانی اولاد کا تذکرہ نہیں ، ملکہ اس سے رسمانی ذرتيت سے روحانی فسرزندمراديس فرزندمراديب بيهى وحبرب كداس دشم كي أنكهول كي تصلك سے لئے جو دعا کی گنی ہے ،اس میں حضاتِ آئم تہ کی جسمانی بىبىياں نتىرىپ نہيں كى گتى ہيں۔

امام کے رُوحانی فرزندس کادر جبر

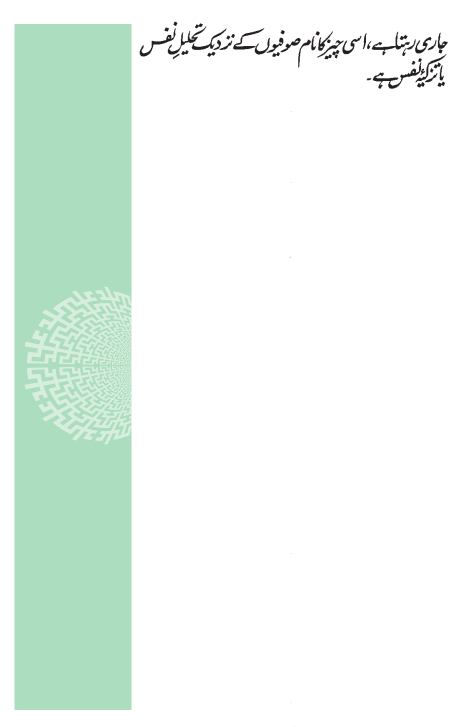
سورة قصص (۲۸) أيت ۵ بين فظرامام صيغر جمع مين اسطر مسطي جكر، وَنُوبَدُ أَن نَمَّى عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوْافِي الْأَرْضِ وَنَجْعَاَ لَهُمْ إَبِمَّةً وَّنَجْعَاً لَهُمُ الله دِثِينَ اور م جاب م محكم جولوك دين ريمز ورحر دے کے ہیران پراحسان کریں اور انہی کو (لوگوں) کے اُئتہ بنائیں اور انہی کو اس (سرزمین) کے دارت بنائیں۔ الية مذكورة بالأطاب أحضرت موسى اور حضرت بارتن اور ان سے فرما نبردار مؤنین سے بالے میں ہے ،اور باطب اتمام اُنْمَتْ بَرِينَ اوران کے سامے قسوانی فرزندوں سے بامے میں ہے،اوراس آیت کاخلاصہ ونتیجہ بیہے، کہ دنیا ہیں اسام عالى صفات اوراس كے من والوں كو مزور سمجهام بالے ، ان برظلم کے پہاڑ ڈھانے جاتے ہیں اوران کوصفحہ متی سے مٹانے کی کوششش کی جاتی ہے، متحر خداون چالم منحین سے ايسينا پك عزائم كوخاك بيس ملاكات ،اورامام اوراس تصقيقى بروول براحسان تحراب، درمت المست كويطف بجوين کاموقع عنایت کرناہے،امام اوراس سے روحانی فرزندک





کوخاہری وباطنی مال ومکک کادارٹ بنا دیتا ہے،اورانکو دین ظاہری دباطنی مال و ودنیای سرداری عطاکردتیلے۔ ملک کی درانت ذرأغور وفسكركمك ساتيكوم لوم ہوگا ،کہاس ایئرکرمہ ہے صفیقی مؤندین لعنی امام سے بروحاتی فرزندوں تحو امام کے روحانی فرزندن در جزامامت مي شامل كرديا ب، اوراسي كوتى شك نهي، كادرجة امامت ميں ادّل اس کے کد دنیا کی کوئی فب سے قوم اینا کوئی سرار منتخب شامل ہویا ر کرتی ہے، تو بیر مدداری ای**ی قوم کی س**خ الفاظ دیکچر بوری قوم سطريب، دوسراس كتركراكيت شخص ادشاه بنيغ مين کامیاب ہوگیا،تواس کامیا ہی ہیں اس سے عزیز واحباب ېھى ننىرىپ ہي،اورتىيبال سے كەاگراپ بادىنا دے، توليقينا بيلامهمي بادشاه ہوكا، يائس طريح مدي بدفائز ہوگا، بشطيكه لاتقادر فرانبردار مور سوال: أكراكيب مندقر اسلام قبول كرك الموم برحق ع كامريد بنتاب تودة كسطرح امام كاروحاني فرزند بوسن كتاب جبکہا*س کی قرح مہند*انہ تعلیم سے کبنی ہوتی ہے ؟ جواب : ۱ روه المسس طرح امام کارفسحانی فرزند بن تاب بحس طرح كر المان فارسى ليغمه برايا مام سما لمان قارسي سع بإلمام كاروحانى فرزند ردحانى فرزندبن كياتها محالاتكهده نندقرع تنترع بين أز بن گباتھا۔ يرست تهما. ۲ / اگر کونی نالاب گند اور نایک پاین سے ہم اہرا ہے، تواس کوبڑی آسانی سے صاف اور پاک کر دیا جاسے تا

ہے، وہاس طرح کرنہر سے نالاب میں پاکیزویانی ہے ادیا حائت اور کچروفت سے لتے این کوجاری رکھا جائے ۔ تاکہ یہ تازه پاین اس کند کاین کو مخرج اور لکال سے لکال دسے اور اللب میں صاف ویک یا بی رہ جائے۔ ۳ اسے قبل بیات بتادی گئی ہے ،کہر دسیں خيال، نوتم بحبت، تعليم، دعائ خير وغير كروحاني لون سے بھی اپنوں اور بیگانوں ایبر منتقل ہوتی رہتی ہی جب مین الاب سے گند بانی کی جکہ صاف اپنی بھر جانے کی طب ر<sup>ح</sup> نايك وسول كونكال كمياك روحين فالم رمتني مي . ٨ اگرچرسب کے نزدیب پیر ہامیت ہورے ،کہ انسان کے اندرتین (۳) انسان کے اندز بین رومیں ہی، اورانسان کامل سے اندیوار روسي إي-روصیں ہوتی ہیں ، تاہم بیرایک ٹھو ہر حقیقت ہے ،کہان بنیوں یا چاروں سے محبوعی ذرات بے شار ہی، اور سولتے خداکتے انسان کامل کے اندر كونى انسان ان كاشمار نہيں كريست تما بيس ان لاتعداد دوروں چار (م)روحیں ہی۔ . خودی اور انانیت سے میں سے ایک دوس انسان کی خود می اور انائیست سے مرکز بر کام کرتی ہے باقی روحول کا تعلق خبر عضو سے ہو، دہکام مركز پردس كاكام كرنار ئر تی رہتی ہیں *مگرسب سے سب* اس بات کی تمنی ہو تی ا ہی کہ دہ مرز برقبضہ کریں بنیانچ ذکر وعبادت سے نتیج س ان ذرّات کوموقع میسه پونایسه ، که در کامرنزی ذرّه خداسه ر در می مرکزی ذر ت كانو بفدا يت تحليل ہوجانا۔ نور مين تحليل ہوجا تاہے،اور قرب كاكو ئى دوسہ اذرہ اسسى تحليانفس وقت مركز برل آب ، اور عبادت ً ہے ہی لسلہ مہینہ سے لیے



امام س<del>تر بنب</del> مر البت بي سورۂ قصص (۲۸) آبیت ما۲ کاارشادے :۔ وَجَعَلْنُهُمُ اَبِمَّةً يَّدُ عُوْنَ إِلَى النَّ ازْوَبَوْمَ الْقِيامَةِ لأينتصوق اوريم فانكوم يشوا بنايا جواك ككطرف بلاتے شیھادر قیامت کے دن ان کوکو ٹی مدد نہ دی <del>م</del> اس فران اللى۔۔ ير تعکمت ظاہر ہے، کہ فرعون د ہان اوران جیئے کا فرسہ دار کو کو سے ایسے پیٹیوا بنہے، سولوكول كوانش وذرج كىطرف بلات اوردابهاتى كريت ینچ،اسےصاف طور بیعلوم ہوا،کہ نافرانی، گمراہی اور گراہ**یادرکافر**ی بھی كإفرى أكرجي آسان ہے، تىكن بىر چېزىجى بغير سردارا در ىپنىدا بغير ردار تحمكن سے مکن نہیں ہپ فرانبرداری، بالیت اورا بیان میشوالعنی -Un امام کے بغیر کیٹے مکن ہوسکنا ہے۔ نىز جانكا چائىككە اكر قانون قدرت سے لئے يہ ب صروری ہے،کدکوکوں کے درمیان کوئی ایسانٹخص ہمیشہ ٹرد ہو، تجرکہ انہیں راوراست سے گمراہ کر سے دوزخ کاراب تنہ بتائے، پھراس *کے م*قلبلے میں بیامرزبادہ صر*ور*ی ہے،کہ

دنیایی کوئی ایسانتخص بھی ہمیشہ وجو درسے ، جوکہ صاطرِ ستقی پرلوگول کی راہنمانی کرتے ہوئے انہیں بہشت میں سینجا کے اوراليانتخص امام زمان ہی ہي ۔ پژردگاریک الم جس شخص کوکفر کامداریا آے، تواس كوبوب بمى ادرخالى خولى سهردار نہيں بنايا للكہ اِسے ظاہري اور مادى قىم سےسامان تجمل اور طرح طرح سےمال باخلام رى علم م ہنے دیلیتاہے، تب ہی وہ لوگوں کو راہوں سے کمراہ سے جہنی سے راستے پر جالانے میں کامیاب ہوسکتا ہے، جیساکہ قول فران ب ، وَقَالَ مُوْسِى رَبِّ كَانَ مُوْسَى فِبْعَوْنَ وَمَلَدَة نِبْيَةً وَآَمُوَالاً فِ الْحَيْوة الدُّنْيَا رَبَّبَ إِيضِ لَوْاحَن سَبِيْلِكَ - بَهُ اورموسى فَكُما اے ہاہے رہے تحقیق تونے فرعون اوراسے سردان س یوسامان تجهل اورمال دیا ہے، دینیوی زندگی میں لے بعایے رېت تاكىردە نېرى راەس (كوكول كو) كمراہ كريں يىپس لازمى *ب كەخلادند چالم ا*يمان سے سردارلىينى امام كوھى كچە مال د ددلت عطافات ، تاکہ وہ لوکوں کی ہایت کر سکے ، کیو بچہ لو*گ فطراًاس خص کی طرف متوجہ نہیں ہوتے ،حب* کے پ<sup>ور</sup>دگارِعالم نے امامِ برحق *کور*وح نی مال پا*س کچر بھی نہ ہو، ج*نانچہ *بچر دگارِع*الم نے امام برحق کو رو مال د ملک سے نوازا ہے ، جوعلم دخکمت کی صورت میں ہے، وملک سےنوازاہے جسس سيعتل ودانسان والحامام كاطرف متوجر ہوجاتے ہی۔

اية مذكورة بالاكى حكمتوب ميں بير مجى ارشاد بي المكاني ے دن یعنی د در روحانیت بی کفر سے سردار و *کو*نی م<sup>و</sup> ىنەدى جاتىچى، ئېچىلۇم ئېزاكداس ئىساك تى بىكىلىكى سى سردادى كومدد دى جائى كى بىينى نىستى دىغىرت اد غالبتيت أَمُتَراطهاراوران في العين كي هوكي -

قیامت سے دن (دور فرصانیت) میں سردادان كفرب يارو مدد کار ہوں کتے۔





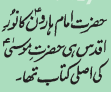
الله تعالى محامر الكور كوبوليت كرت بري سكايد مطلب تردا كدامام عليات لام حركي وايت فرات بن ودرال امام کی ہدایت خساکی خ آک طرف کے ہے ،اوراس طرح خدا تعالیٰ کا امروزان طرف سے۔ دنیا ہیں جاری وساری ہے۔ جاننا چاہئے،کہ جو ہرایت خداکے امرے ہو، دہی صحيح باليت موتى ب، اس بي منزل قصو كلوف صحيح لنماني، ہشکل سوال کا درست جواب اور زمان دیرکان سے پیدا کردہ مساك ت يقينى موجود موت بي -الله تعالى كى نشانيول برايان لاف اوران بيقين الترتيالى كمن نيول رکھنے میں طرافرق ہے، کیونکہ ایمان عام تھی ہے اور خاص يرايان لانا، ان ريقين رکھنے کے بارنہیں۔ بھی، محر افین عام نہیں خاص ہی۔، چنا نجہ آیڈ مذکورہ بالا كايدارشاد ،كدأئمة لطاهرن الله تعالى كى نشانيوں كايقين رکھتے ہیں،اس امرکی دلیل ہے، کہ آئم تیکرام علیہ کم السّلام مرجل الیقین، - كرام يجم ات ل عين اليقين اور حق التقين كي ساري كمتي اور تقيقتان طاهراور يرعكم اليقين *،عين* أليقين ادرس اليقين كي ساري ردشن ہی،اور خداکی کوئی نشانی ان۔۔۔ پوشیدہ نہیں۔ صمتين ظاہر ہیں۔ ان تمام ماتوں کاتعلق امام شناسی سے بے بیعنی یہ باتیں ان لوگوں کسے لئے مفہد ہیں،جوامامت کاعقبہ <u>س</u>کھتے ہوں اور امام سنسناسی کی سی تدکسی منزل ہر پہنچنے ہوں ۔

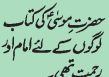
نولِامت من تمام جبزي محدد بي سورة باسين (٣٦) آيت ١٦ مي مت تع الى كا ارشادىـــــــــ، إنَّانَحْنُ نُحْيَ الْمَوْتِيْ وَنِكْمَتُبْ مَاقَكَمُوْ والتارك مروكل شيء آخصتينه فسي إمتاير م<sup>ي</sup>يِّنِ - بي *نيک ہم دو و کو زند کرتے ہي* اور ہم لکھتے جاتے ہیں وہ اعمال جن کو لوکے بھیجتے جاتے ہیں اور ا ان سے دہ اعمال جن کو سیچھے پیچھے چھوڑ جاتے ہیں اور ہم نے *ہر ( روحانی دعلمی ) چیز آو*امام مبین میں کھیر*کر دکھا*ہے اس فرانِ اللی تی اویل بیاہے ، کہ جہالت ونادانی کی يحلم وحكمت كي ثرح بين زيدة موجاناا وردنبا داخت روح علمو حكمة متوں۔ المتمتع ہوجانااس وقت ممکن ہے، ہے کہ دنی زندگی بمعرفت ام ص امام مبین کی معرفت تک رسا ہوجائے کیو کہ خلاوند مېن کےلعدمکن۔ تبارك وتعالى في يهل مردول وزند كرف كاذكر فرمايا بهجر امال آخرت ادر آند ذباکا، اوراس سے بعد فرما کہ بیسہ ک<sup>ا</sup>ام میبی کی ذات با*برک*ات میں محبو<sup>ر</sup>ع ہے ، کپ معساد م مشابة حقائق، امام مبين ہوا،کہ امام ہین کی معرفت کی روشنی میں ان تمام حقیقتو ر كمغرفت كىردشى يس كامشايرة كباجات تمايي ككسطرح مرده زنده بخ تستابيخ

اوراعمال أخرت لورا تأرد نياب كيب فائده المحايا جاسكتا امام مبین سے معنی ہی ظام اور بیان کرنے والا امام لعنی امام حی وحاص جس سے نور مقدس نے تعل کو اور نفس کل کی صوت میں اچنے اندر دونوں جہان کو سمیت کہ کھا امام مُبين كے نور مقدس ف این اندر دونوں بچانوں کوسموسے رکھا ہے، دونوں بھان ہیں سب کچھ ہے اوران سے باہر کچھ مبھی تہیں۔ مبین سے منی بی امام دوصور تول بی ظاہر ہی اور د وصورتون بی بوسط والایل، وه د وصورتین سمانیت . اورنورانیت بی، یعنی امام عالی مقام بشری لباس میں بھی ظاہر ہی اور بیچر نور میں بھی ، وہ صدود میں ان میں بھی بولنے والاېپ اور درجات رصابی میں بھی ۔



نورامام في خداكي بولنه والي كماي سورة احقاف (۴۶ ) آيت ١٢ مير حق تع الي كارشاب، وَمِنْ قَبْلَهِ كِنْبُمُوْسُ إِمَاهًا رَحْمَةً وَهٰذَاكِتِكْ مُصَدَّقٌ لِسَانًا عَرَبَيًّا لِينْذِرَ الَّذِيْنَ ظَلَمُواوَكِبْشُراي لِلْمُحْسِنِيْنَ راوراس بهلمو یکی کتاب تھی (کوکوں کیلئے) رہناا در رحمت اور ىيرتاب عرفى زبان بي ب اسى كى تصديق كمه نيوالى ، تاكه ظالمول کوڈرائے اور نیجو کارول کو نیوشخبری سنا ہے ۔ حقيقى مؤنبين كوجاننا جابيني كدحضرت مولاما امسيام هے ارون کامتخد و مبارک نور ہی حضرت مراغ کی اصلى كتاب تحا، حيو بحراسماني كتاب وحي كي كيفيت ميركيب زندہ نور ہوتی ہے، اور اسم عنی ہیں موسیٰ کی تاب لوگوں کے لئے امام اور رحمت تھی،اور امام عالی مقام کی روپے متقدس لعبى نواسي كماب موسف كالأكراس كمالجير بيراس <u>سے پہلے</u> بھی ہو بچاہے۔ اسماعیلی مذہب کی ناویلی کتابوں کے مطالعے میں يربات باربار آب سے سامنے آجائے گی کو ملم اوبل کی





۵٣

زبان بي كتاب لعام بإاساس كوكتية بي، بنيانچه مزاطق سنيميه کااساس اس کی نورا فی کتاب ہے ،اس طرح پر کتاب موسیٰ كامطلب حضرت مولاناامام مارون عليابت لام مي ، جن نورمبارك كأنام توريت تهار مذکورہ حقیقت کے برعکس آگریم اس بات کومانین كەقران سے پہلے ظاہری توریبت جس حالت ہیں بھی اپنے دور بي تهي، وه لوكول مستحسطة ببنيوا ورريمت تقي، بهراس کے بیعنی ہوں سے کہ بہودیوں نے اپنی اسمانی کتاب میں ىبوجوتحريفيي كى تھيں، آس ہي خدا کی خوشنو دی اور ہراہت ق رىمت تھى،لېكن بيرات درست نہيں ہے،كيز كداليسى توريت جس كى آيتون بي توكول فى مير ميركيرديا بو، وه لوگوں سے لئے امام اور رحمت نہیں ہو کتی، نہ ہی قرآن اں کی تصدیق کرہلہے۔

تآب ءامام، اسکس ابياس ہی ناطق بغمبرکی نورانی تماب ہے۔ كمآب موسى يحضرست امامراريس

اما من من المريخ حصّة دوم



اسس جِصّے میں ان آیات کی وضاحت کی گئی ہےجن میں لفظ نور کا ذکر آباہے۔



ستاروں اورستیاروں کی دنب وّں کو دجود دیاجا ہے اور ان میں سے ہونے میں مادّی طور بر ہو کچھ ہے، وہ اسی نوائے ويبلح يسموجود يمواجه اسي طب رح روحاني نور بهي عب الم دين ادركون حقيقت روحانی کورازل سے میں ازل سے ایک ہی ہے جس کے واسط نے ہیشہ اللہ تع ال ایک،ی ہے۔ کی جملیصفات کاظہور ہوتار ہتاہے،اورعالم روحانیت کی ہر چیزاسی نور طلق سے ذریعے پیدا ہوئی ہے ، مثلاً نور ہی سے حق تعالی کامقد مس امرو فرمان صب در ہوتار ہتا ہے ، نور ہی سے رتابی رشد د مرابیت دی جاتی ہے ، نور ہی کی ایک خاص صورت نور يعقل ددانش، عفل د دانشس اورعم دحکمت ہے، نور بہی کا نام دیدہ دل اور شیم علم وحكمت، بمبيرت ہے، نورہی ہیں مضرت رتب العزّت کے اسار عجاب اسرار عجابت اللي وخرائب ادر رموز حِقائق ومعارف پنہان ہیں، نور ہی کرامات رق الأرواح ، عالَم علوى. ومعجزات کامنیع ومخرج ہے ، نور ہی روح الار واح اور قسل کال پاکہ *عر*ش دکرسی کہلاتا ہے ، نور ہی کو کتا سب منیر <u>اور</u> تا دیل نورانی کہاجا آہے، نور ہی کا ایک دوسرا نام عالم عُلوی اور بہتت لوريس برجيز موجودو حقیقی ہے، نورہی میں ہر سیپ زموجودا ورمحار دے ،اور یہی نورِ رود ہے۔ مطلق سب کچھہے۔ ببإن مذكورة بالاسه حبب بينطاه بهوا،كرآ فاق مبر حبماني نورکی بادشاہی۔۔اورانفس میںروحے بنی نورکی سلطنت 'تو آ یک اب ہم دنیائے قرآن سے سورج کو دیکھیں، چنانچام ام عالى مقام عليه الصمتلوات والسّلام في انتاره فب ما يا ب المقرار في

علم وحكمت عالم كاسورج أيدمصباح ، جانداً يُدسِر جاور آية مصباح ينورشيرجال لتحمت قترآني ستارے دوسری آیات نور ہیں،اور اِس حقیقت کا جاننا ضروری ہے، کہ بیتمام آیات نور اپنے رمشتہ معنی میں آیئر مصباح سے آية سراح = ماهتاب الم حمت قرآن ساتھالیں منسکک ہیں، جیسے ستاہے اور چاندر دشنی کے سلسلے میں سورز<u>م سے والب م</u>تد ہیں ، اِس حقیقت کی مثال ہی*ے ، ک*رات *ے وقت جب چیکتا ہوا حب نداور درخت*ان س*الے نظر آتے ہی* تواس وقت عام لوكول كاينجب ال بهوا بيحكه شايد جايذا ورسادس کی بیر دوشنی ان کی اپنی ذات سے ہے ، کیکن اہل بصیرت نے معلوم کرلیاہے، کہ اس کی حقیقت کچھاور ہے، وہ یہ کہ اگر ہم اُسی وقت جاندا درستاروں کی روشن دنیاؤں میں سے کسی ایک میں برواز کرجائیں ،تواسُ دنیا میں رات نہیں بلکہ دن کاکوئی وقت ہوگا،اوروہاں۔۔ آسمان کی طرف دیکھنے۔ آفتاب منین طب أئے گا، اس کامطلب بیہ ہوا ، کہ چانداور تمپ ام ستاروں کی روشنی دراصل سورج ہی کی روشن ہے۔ بالكل اسى طرح جس وقت بم آيات فور پرنظر دلالته بي ، آيات نوريح عام معانى <u>بی انوارکثیرہ کاتصور</u> توفورى طورىر بهين ان المعانى ميل انواركي وكاتصتور بوظيه، ليعنى ايسألكما بسي جيب كمتب سمادنته ،انب باب كرام ،أنمة عط مظ اوربزرگان دین جب اجُدَااور مختلف الوار میں ،مگر جب غور وفکر اور تخقیق و تدسیق تص بعد تقیقی مون کا تصور ان آیات کی منوی بلندلوں پر پہنے حاباً ہے، تو د ہاں کیا یک شک گمان کی رات ختم ہوکرلیتین کامل کادن نظر آیا ہے، لینی حصول معرفت کے بغر مسلوم

ہوتاہے،کددینی جاندادرسستاروں کانور فی الاصل آئیمصباح *کے سوت ہی کانور سیے ۔* جي نوركى ليك آيت مي ب كر: فو رهم مربينى مونین کانور، تواس کے ظاہری عنی میں البتہ بیگمان ہوتا ہے ، کہ مۇنىين كايپلورخداسے نور طلق سے الگ تىھاك كونى ذاتى نور ہوگا، جسطرح داست سے وقت درختان ماہتا سے اور چکے سستادس کے متعلق بیگان ہوتا ہے، کہ بیر دوشنی این کی اپنی اپنی ذات سے مہتیا ہوتی رہتی ہے،حالانکہ ایسانہیں، بکہ رضنی سے اِس بے پایا بسمندُ کاداحد منبع فخسیزے سورج ہی ہے ، یہی مثال اس نور کی بھی ہے، جوعالم دین سے جا ہٰ اور ستاروں سے منسوب کیا گیا ہے ، کہ جب كونئ خفيقى مومن روحاني طور بيلينه باطن كي رشني كي بلندادي تك رسانی حاصل کر کے مشابرہ کرتا ہے ، تواس وقت معلوم ہوتا ہے ، کہ مۇن كايېنوراصلاً دەنورِطلق ہے، حسكا ذكراً يَبْمصْباح ميں وجو مون كانوراص للأابيز مصباح ميں ذكرت ہ ہے،جس بیرف مایگیا ہے کہ ؛ خداتھمانوں اور زمین کا نور ہے ، اس کامطلب بی شواکد کانات و وجودات کے باطن کے لئے ایک ايساداحد، مهدرسس، کافی اور جامع صفات نور مهیشدادر برجب که كائنات وموحوداست حاصر دموجودہے ،کہاس کے ہوتے ہوئے کسی دوسرے نور کی کے باطن کے لئے نورِ صرورت نہیں ہوتی اور نہ حقیقاً اس ہیں دُونی کی گنجاکٹ ہے۔ متذكرة بالامثالول اورشهادتوب سے بيحقيقت وزرقن کی طرح عیان وظاہر ہے ، کہ آفاق وانفس اور دنیا ئے قرآن پی نوركا درجرسیے اعلیٰ،اس ك اہميت سیے زيادہ اوراسي وجودگی

دبني جاندا ورستاريس كانور في الاصل نوب خود شبد آبر مصباح ای ہے۔

نور طلق ہی ہے۔

جامع صفات

انتہائی صرفر می ہے، الہٰ ایہ امر کیسے مکن ہوسکتا ہے ، کہ ہرعالم میں تواسك تقافاؤل سي مطابق نورموجرد وحاضر مواوركم انسانيت مىن نوركاكونى مستقل وجرد نه جو، أكر بيربات ممكن ہوتى، نتررت العلمين سے عنی میں ایک خاص چیز کی کمی بیر دہ جانی تحرف لا ہر پیل لم کی پژرشس توکرہی دیتاہے ، تحرد نیائے انسانیت یا عالم انبرسیت اورانسانى عقل ورقس كى برايتى اورعلى بيرس وتربيت الرطريح سے نہیں کرتا ہ<sup>ج</sup>ن طرح کہ کرنا چاہئے، خلاہ سے کہ یہ امریجال اور خدا دين مي تميشه امام ترجق صادلت الترعلبه شحصام کی ہرایت ورحمت سے منافی ہے ، کیپ معلوم ہوا کہ لللہ تعالیٰ کالدِ بشريت بي حامزوموجود ہمیشہ عالم دین میں حاصراور موجود ہے ،اور وہ امام برحق صلوات لکتھ عليه سحطب مدانته سيت بين موجو داور حاصر بين ـ چانچ جب بدبائ تمه ب ، کدامام عالی قسام نور طلق کے مظہر کا درجد کھتے ہیں، توبدام ہمانے لئے لازمی اور صروری ہوا، امام عالى قيام توريطلق کے مظرمیں۔ كرآيات نوركى كجيعقيقتي ببان كردى جائيس، تاكهان مقدس آيات کے پیچامط العداد رکموعی حکمت کی روشنی میں امام شنامسی کی حقيقتين برمومن سحسك أسان اور قابل فهم مرجائين إن شأالله يتمالد فقطبب وأحقر نصيرالتين نصير جونزاني

لفطنور

الله تعالى كي ايخط يم حكمت بي خوب غر فكر. کیچئے، کہ لفظِ نورق آن بیجیم میں کل انچاس دفعاستعال ہُواہے، جبکہ آرل نہتی واولاد کی کے پاک سِلْہ امامت میں ہمانے سکار ناملار حضرت مولانات آہمیم انحسینی صنوا عليه الصلاة والتلام مجى انج اسوي امام بين، چيت انج خداكي حكمت فحدرت مين بيامزامكن نهين، كه لفظ نور كي اس تعاد ي ق آن يك كي يريشي تحوي به و، كه نورا است انجاسوي جامه کے مٹبارک زمانے میں باطنی اورخا ہے۔ دی علم دحکمت \_\_\_*دین بھی دوشن ہوگااور د*نیابھی، جیساکہ ظاہر ہے ، حہ موجوده امام عاليمقام عليه التلام يحجه ميبارك مي اص طور پرایٹی دورکا آغٹ ازہوا اور تسخیر کا ننات کے سلسلے میں انسان نے چاند *پنیت* وکامیا بی کا پر چم لہرایا۔ جب آیات نور کی ایں پیش گورنی سے ہمیں تقین مرا،كداب الله تعالى \_ فصل وحرم \_ الله تعالى \_ بھی اور باطن میں *بھی رو*نی کا زمانہ اور نور کا دور دورہ ہے،



پس کی کہ مہم حضرت پیریسے پڑنا صرّصر قدّ \_ الله يره كى يحكم انة تعليمات تسرمطابق مذكوره انجاس آيتو ل كى كجه وضاحت كرين بجن بيرنمايان طور يرفورامامة كانذكره حقيقي نوراورخودساخت نور البقره-۲-آبيت-۱۶ ميرحقيقي نوراورخود سباختا نوريعني اصلى برأيت اورنقلي برايت كي جس طرح مثال وي كني ص کی ہدایت نقسلي مدايت ہے،اس کا واضح مفہوم ہیہے،کہ رات کی ایکی میں دوسافسر جُراجُراكسى دورو درازسفر ك الخلك كئة، ان يس سے ایک کے لیتھ میں ایک بے مثال معجب زاینڈ مارت ہے ،کہ اسے ىنەكونى ہوابچھاسكتى ہےاورىنەكونى بارش، دور سے مسافسے ياس صف اچ كى كيك دربايد، اب ثارت والابر س اطبينان يستنزل مقصود كىطرف جبتا اورط مصاحا بالب یہاں تک کدوہ وہاں پہنچ جاتا ہے، دوسراشخص روشنی نہ ہونے سے سے آگے نہیں شرور کیا، دہ ارتج سے تنك آكربرى شقت \_ بابان مى ايك آك جلاتا \_ ، اورچاہتاہے،کداس کی روٹنی میں اپنے سفر کی کچھ سافت طے سحي ، بمحرايب بي عبكه بي تمهري چُوْنَي آكَ كَي روشني بهاں تك روشنى دے سكتى ہے، آخ براروہ آگ بھی شجھ ب ہےاور دہ سافراند صیری رات میں پڑا رہتا ہے۔

ایش شیل کی اویل ہو ہے، کداہل نجات سے لئے امام حي وحساصري معذب اور نور جي وه ب شال محب اتي <sup>ط</sup>ار بن من المرافت و شمنی کوئی *ہ*وااور حادثات زمانه کی کوئی بارسٹ ہرگز ہرگز نہیں بچھاسکتی، کیونکہ پیقڈس ق مبارك نورخدائ قادر وتوانا اوراس سے رسول برحق كاازلى نورإمام حتى وحاصر وابرى نورب ،جوكه برآسمانى كتاب اور بريغ يريك ساته موجود خدائے قادر دتوا مااور رسول بر *مت* کااز کی د تھا، اور آنحضرت سے بعد بھی اسی شان سے ہمیشہ کے ایم وجود و ايرى نۇرىپەر حاصر مع الداس كى روشى بي صراط مستقيم كى باست عاصل ہوسے، استقیقی نورے بغیر صولِ ہایت سے لئے ہو تھی ق كوشش كى كمّى ہے،اس كى مثال اُيَّةٍ مذكورة بالايين بابىجىت بيان ہوئی ہے۔ نور مایت و رظمت کمراہی البقرو- ۲ - آیت - ۲۵۷ میں مصرت احد بیت کاجور ارشادے،اس کاخلاصتہ طلب بیہے،کہ اگر دنیا میں ایک طوف نور بدايت اورظمت گراہی کی ظلمت پہیشہ سے ، تودوسری طرف ہایت کا نوریجی گرانی ہمینہ۔سے وجود ،میشه سموجود به ،اگرایبانه ، توااور دنیا می کفروضلالت کے کللے بادل جیلئے ہوئے ہوتے اوراییان و پراسیت کا کوئی سورج نہ ہوتا، تو وہ قانون قدرت کی طرف سے دنیا والول بربهت براخلم وستمهوار

الْحِمْإِن ٣٠ آيت ١٨٢٠ بين نوركا مُذكرة الكتاب المنبر ، لیغی روش کتاب یے عنوان سے کیاگیا ہے جب کا مطلب بیہ ہے، کہ حقیقی اور ژحانی کتاب رسول اکر ٹم اور اس کے برحق عسك نور واحد كى حيثيت مي ب ، جوكماب ناطق لعينى روحانی کتاب = نوبر واحدرسول أكرهم وامام بنودگو کتاب ہے، اس روشن کتاب یعنی انسان کال سے برحق نوركوتاويل ياحكمت سے نام سے بھی موسوم كياكيا ہے (ملاحظہ پر کتاب وجدین حصّداقول مٰ ۸۷ ۲۸) تاویل کورشن کتاب اِس معنی میں کہاجاتا ہے ، کہ وہ روحانیت کے اعلیٰ تریم بخسام براوركشف فمشابده يحتالم بين موجودات تصحقائق ومعارف کوواضح اورروشن کم کے دکھاتی اور بتاتی جاتی ہے ، یا بوب کہنا چاہئے کہ وہی نور حوامام عالی صفات کی ذات فترس میں نورامام مى قرآن ياك موجود ہے قرآنِ یاک کی زندہ اور بولنے والی رقب سے ،حبس میں كەزندە دىخوسە دوح ہے۔ مسيم كيملي ماويل كمالي جيتي جاكتي ويب مدونيا سموني ہوتی ہے، چانچہ ہانے نامور بیچیں اور بزرگوں نے امسام وقت کی بتائی ہوئی عبادت اور ریاضت سے نتیج پر اپنے دل د دماغ ميں اِس نور مي نى روش كتاب كاكا في مشايد اور محمآ تحب ربكرليا، جس ۔۔ انہيں دونوں جہان کی زندہ قبقتیں معلوم ہوئیں۔

كورسبين النساء-۴ - آیت -۱۷۴- میں نوٹیے بین کالفظ آیا ہے' س*س کے دومعنی ہیں ،ایک معنی ہیں طاہب رنورا ور دوسر ب* نورسين = ظاہرتور، معنی ہیں بولنے والانور ، اوراس آیت میں بیرد ونو معسنی بولي الم والأنور مناسب موزون بي، جيه سورة زخرف - ٣٣ - آيت - ١٨ ي بي بي كالفظ بول ول مح الخاستعال بُول ب البس معلوم تجواكدامام اطهب عليبالسلام كابك نور نصرف سبماني نورياك إمام اطهردوحانى صورت بين ظام راور بعسك والاب، بكد ساتمو بى ساتموه در حانى ليفيت بر مجمعجب دانر ظموراوركلام كراب كيفيت بين مجمعجب إندطهورا وركلام كراب بینانچه مذکورهٔ بالال پر تحرمیه میں ارشادِ ربانی ہے کہ الے لوكولقيناتهاب إستمهاب يوردكاركي طرف سے ايک دلیل ایجی ہے اور ہم تمہانے پاس ایک ظاہر نور نازل جریجے ہیں۔ پس بہاں مرتبہ نبتوی کے دلیل اور منصب امامت کو نوری بین لورميين المنصب إمامت كهاكياب، الحريبان كونى شخص بيك كددليل سے قرآن مجب مراد ہے اور نور کا اشارہ رسول اکر میں کی طرف ہے، تو اس سے مجمى متيج سے طور مريچو ہى حقيقات نابت ہوجاتى ہے ، الله تعالى كانور بجصة والانهين تها، اس لئة وه أنحضر بيني سلسلهٔ امامت بیرمنتقل مُوا ، اوروه آج بھی امام چی وجس اضر ے جامئەلىنىرى<u>ت</u> ميں *جلوہ گرے اور س*ېينىة قائم رے گار

نورا وركبات مخبين المائدة - ۵ - آيت - ۱۵، ۱۶ - ميں پيغ برورام ع كواكيب مى نور لردياي، اور قرآن كوظار ركاب ك ہے، یہاں پرشاید بیسوال ہوسکتا ہے کہ مبھی نور کو اور کبھر کتاب نوراورقرآن، دونول كوظام كبول كهاكيليه بجاس كاجواب بيب كه نوراو قيب آن ابک پہلوسے طابراور دونوں کی صفت ہیہ ہے کہ وہ ایک ہیلو<u>سے</u> ظاہر ہی <del>او دوسر</del> دوسرے پہلوسے باطن بېېلوسے باطن ،لينى نوركى شخصتيت اور قران كى تىنىزىل خاپېرې ، -01 مگرنورکی روحانیت اوقس ران کی ناویل باطن ہیں، کیپ جهاں نور کی روشنی میں قب ران کی حکمت دیکھنے کی تعلیم دی گئی ہے والشخصیت سے اعتبارے نور کو ظاہر کیا گیا۔ ہے وال سے برعكس جمار قسيران كى مد ديسة امام كى معرفت حاصل كمين کی اکید کی گمنی ہے ، وہاں تنہ ای سے کحاظ سے کما ہے کو ظاہر کہا توريت كامقصد المائدہ ۔ ۵ ۔ آیہ یہ ۲۸ ۔ میں اللّٰہ تعالیٰ کاارشاد ہے ر بحقیق ہم نے توریب نازل کی، اس میں ہوایت اور نویے، توريت ميں پرايت اورنورے ر انبيار بجركه الله تعالى تصطيع تمص اس سے سطابق بہو دکوتکم د باکرتے تھے،اور (اسی طرح) اہل الله ادرعلما رجمی دِحکم ديا كرتے تھے) جن كواللہ كى كتاب كى حفاظت سير دِكَى كَحَ

تھی،اوروہ اس کے گواہ تھے۔ مذکورة بالأآيت مصاف طور يظاهر جونام ، که توريت كامقصد ومنشابرليت اورنورتها بعنى تورييت اليسى مدايي مقصودتهى جبس في فريعوف كاراستد مداولاما في مان توريت = برايت حس سے نور معرفت کاراستہ کی معرفت حاصل ہو۔ نیزاس آیت سے بیمجنی کوم ہُوا کہ خلاکی طرفسے انبیا ڈاولیا راورعلما مرتقرر ہوجانے کامقصد کم پی تھا ،کہ دہ لوگوں کوتوربیت کی ہوایت سے مطابق حکم دیاکریں، تاکہ اس ہولیت پر عمل کرنے کے بعد وہ نور کی معرفت تک رساہوجائیں۔ انجيل كامقصد المائدة - ۵ - آبیر - ۴۶ - میں ارشا دِرتا بنی ہےکہ : اور ہم نے عیلے کوانجیل دی جبس میں ہالیت اور نور ہے اور وہ اپنے ابجل مي بالت اورنور ۔ یقبل کی کتاب یعنی توریت کی تصدیق کرنے والی ہے اور وہ پر پہ برگاروں کے لئے ہولیت اور صحیت ہے۔ اس آیت مےعلوم ہوا،کہ جوموضوع اور مقصد توریت کانتھا، وہی انجیل کابھی ہے اور دہ بیکد کول کو ایسے قول کو ل الجبل = بداست حس سے کی ہایت اور تعلیم دی جائے ،کہ جس سے وہ نور امامت کامشا ہو نورامامت كامشامره و كري معرفت حاصل كرسكين. معرفت حاصل ہو۔ اس آیت سے انجبر میں حق تعالیٰ کا یف طانا، کہ انجیل پر ہیزگاروں کے لئے ہولیت اور ضبحت ہے، اِس حقیقت کی

ردشن دلیل ہے ،کدانجیل کی ہوایت دنصیحت برصرف ہی لوگ عمل ہارہوتے تھے،جوتمام نفسانی اور دنیا وی اغراض سے لینے آب کوبجان ول انتصاب تالد داریت سے ذریعہ نو رامامت کا مشاہ جرکسی اوراہے بہجان سکیں ،اور ہراسمانی کیا بکامقصد منشاءتہی۔۔۔ <u>ور</u> المائدہ۔۵۔ آیت ۔ ۴۸ ۔ میں ریت العترت کا فران ہے کہ ؛اور ہم نے بیر کاب آپ کے پاس بھیجی ہے جو خود بھی صدا ے جربور ہے،اوراس سے پہلے بوکتا ہیں ہیں ان کی بھاتھ پات کرتی ہے،اوران کتابوں کی محافظ بھی ہے،تو آپ ان کے درمیان اسی صحیح ہوئی کتاب سے مطابق حکم کیجنے۔ قرآن مجداكلي تابون كي اب بیاں بیسوال پیدا ہوتا ہے، کد قرآن مجید کس طرح تصديق كرماسي اددان اگلی آبول کی تصدیق کرتاہے ؛اورکس معنی بیں ان کامحافظ ہے؟ كامحافظهيےر اس کاجواب بد ہے کہ ان اگلی آسمانی کتابوں کاجڑمقصد تھا، وہی مقصد قرآن مجید کابھی ہے، اس لئے قرآن پاک سے بنیادی موضوعات اوراصولى تعليمات وہى ہيں، جوتوربيت ، انجبل وغيرو کی تھیں،اسی طرح قرآن پاک نے اگلی سمادی تیابوں کی الیی عملی تصدیق کی کہ جس سے بڑھ کر کوئی دوسری تصدیق نہیں <del>بو</del> کتی۔ اب يەبتائيں تھے كەقران مىسنى مىي اكلى آسمانى

كآبول كامحافظ بے، خانچه جاننا جا بہت کراکلی سا دی کتب میں جوحفائق ومعارف بیان کئے تھے، وہ سب کے سب قرآن یک کے ظاہرو باطن میں محفوظ ہیں ہیں ان بونوں باتوں ے کہ قرآن پاک اگلی تنابوں کی تصدیق کرتا ہے ،اوران کا محافظ بھی ہے، یہ تیجہ نکایا ہے کہ جس طرح توریت اورانجبل کا خصوص موضوع برابيت اور نوريه ،اس طَرح قرآن بسيم كاموضوع مجی ہولیت اور نورے، چانچہ سورہ نور۔ ہم ۲ آیت ۲۴ کے اس ف وازالهی پر ذراغور وف ریج جوارشا د مُواسب که ،حق تعالى بصر حياب أبينه نوركى طرف بدايت كرتاب يعن جن لا تعالى بے جاب قرآن ، يغيم اور امام زمانة کے توسط سے کریہی مقدّس بتيان شيّت ايزدي اور برايت المي في درائعين الين مبارك ومفرّس نوركى شناخت كاويتاب ، لي سلوم مُوا كمتوربيت اورانجيل كماطرح قرآن مجب دكااصلى موصوع اور مقصداعلی ہاہت اور ندرے۔ ظگمت سےمقابلے میں نور الانعام - ٦ - آيت - ١ - يس ارشاد محول بكر : تما معرض الله بی کے لائق ہی جس نے آسمانوں کو اورزمین کو پیدا کیا اور تاریجیں کو اور نور کو بنایا می بھی کا فراک اپنے رت سے برابہ قرارديته بي۔ اس آيترمقدسه ميں الله تعالی کی تعریف اس بن آپر

قرآن سيم كاموضوع برليت اورنور \_\_\_\_

مشیتت ایزدی اور ہایت اَلہی سے ذرائع

کی گئی ہے، کہ اُس نے اسمانوں کواوراُن کے نیچے زمین کو پیدا اونظلمتول کواوران کے مقابلے میں نور کومقرر فرما پا چیپ ک مطلب بیہ، کہ اللہ تبارک وتعالی نے عالم دین کو بید اکیا، *جواین ظاہری کائن*ات کی طرح لینےاندرآسمان' زمین ،ظلمت اورنوردکھتاہے،اورنورکی بداہمیّت ہے،کہ آگر بیرنہ جو،توعالم دین نیسة فنابود جوجائے کا،جیپاکہ پیحقیقت سے جانتے عالم دین سے قرار دنبات ہیں،کداگراس اڈی کاننات کے وسط ہیں بیرحیانی سوّن مذہو كادأر دمدار جهان دين توبيجهان درہم وبرہم ہوکر فناہوجانے گا،کیونکہ اس عالم کے کے سوج ۽ نورامامت قيام ونظام كالتحصار سورج برب، الكل اسى طرح عالم دين کے فرار و نبات کا دارومدار نور امامت ہے۔ ہے جو بہان دین کاسون ہے۔ نوراور مراببت الانعام-٦ بِآیت - ٩ - میں فرایگیا ہےکہ ، اور انہوںنے اللہ لتعالیٰ کی (قدرت وتوانا ٹی کی) قدر نہ کی جیپا کراس کی قدرکاحق تھا، جبحدانہوں نے کہاکہ اللّٰہ تعالیٰ نے کسیانسان پرکوئی چیزازل نہیں کی، آپ کیتے کہ وہ کتاب کس نے نازل کی ہے حب کوموسیٰ لائے تھے ،حب کی کیفیت پر ہے کہ وہ نورہے اور لوکوں کے لئے وہ ہوایت ہے ،جس کوتم ورق ورق کرتے ہو (لینی نورانی کیفیت سے نتقل کرے کاغذی تحریر کی صورت میں لاتے ہو)اور مہت سی باتوں

لوچياتے ہو. إس آية كريبه مي أسماني كتاب كى زند (ش م م سمتعساق ہہت سی حقیقتیں اور کمتیں پوشیدہ ہی جن کو سمجھنے سے لئے وحی قہ الهام کی حقیقت وکیفیت ۔۔ اکاہی ضرری دِلازمی شرط ہے، چنانچادی و تنهزل ایک علمی نورا ورایک زند رقب حکی صوحت بی واقع ہوتی ہے جب بور سے الفکسس پارٹ الامین کاننہ ول کہا جاباہے، نیز اِس عقاق دانش سے نوراد رعلم دسکمت کی قرح کو، جوب شمار عجائب وغرائب اور كدامات وتعجزات سيملو ي حقیقی معنوں میں آسمانی کتاب کہ اجاتا ہے ،اگرچہ بیغ شرکی مب اک زبان اور کاتب تحکم سے کزر کر کاغذیر تحریر می صورت میں نہیں آنی ہو۔ یا در ہے کہ آسمانی کتاب تحریر میں آنے سے بعد بھی بلاکم وكاست ابني اصلى صوت وحالت بريبغ ببراور بجرام عاليمقام كي عظيرالتان فرحانيت ميس تبيشه كحيلتة برجا وقائم رتهني سےاور یہی تاب امام علالیب لام کا زندہ نور اور حقیقی ہرایت کہلا تی ہے۔ جاننا جاب كم الجني كماب كاموضوع يبلي نور تجريب ہے،اور ظاہری تناب کا ضمون اول ہاہت اور اس سے تبعد نور ہے،اس کے معنی بیر ہیں کہ امام کے مقدّس نوریے قرآن کے حقائق دمعارف کاراسته مل مباہلہ ،اور قرآن سے علم وحکمت کی ہوایت سے امام سے نور کی معرفت تک رسائی ہوئے تی ہے

آسماني تحاب كي زنده رون

دحي د تنزيل = نزول روح القدس

باطى كماب اورطاهري كمآب سحمضامين



نور يا توابدي زندگي ملتي ہے۔ الإنعام- ۲ - آبیت - ۱۲۲ - بیں پرردگارِ عا لم کاارشا د ہے کہ الیا تخص جو کہ پہلے مردہ تھا ، پھر ہم نے اس کوزندہ نبادیا اورہم نے اس کوالیا نور دیا کہ وہ اس کے ذرایع کور میں چاتا مي تركيب ، كياايسا شخص الشخص كي طرح ہوت تاہے حس کی حالت بیر ہوکہ وہ تاریحیوں میں ہے ان سے تکلنے ہی نہیں پایا۔ اس کیزمقدسہ کی حکمت برہے ،کہ مردہ سے جاہل مراد ہے، زند*وکر دینے* کی تادیل *ہے علم حقیقت دین*ا، نور *مقرر ک*رینے امام برس كالمعرفت کے معنی ہیں امام برحق کی معرفت اور نور کا حصول ، اور نور کے اور نور \_ دائى زندگى ذريع ب توكول بي جلن بيجرف كااشار ج بميشه ك لخ حاصل ہوجاتی ہے۔ زنده ہوجا اور لوگوں کی زوجانیت میں داخل ہوجا نا دغیر۔ رسُول سے بعد نور کی بیر می الاعراف- › کمیت - › ۱۹ میں بیارشاد ہے کہ اپس ہولوگ اس نبی پرامیان لاتے ہیں اوراس کی جایت کہتے ہی اوراس کی مد دکرتے اوراس نور کی پیرٹری کرتے ہیں جواس ( نبی )سے ساتھ بھیجاگیا ہے وہی لوگ فلاح پانے والے ہی۔ اس آیڈ منقد سرکی حکمت یہ ہے، کہ مومنین رسول کرم م يرايمان لاف اوران كى حمايت ومدد كرف كساته ساته قرآن مجيب ديريهي ايمان لات بي ، كيونكه رسول كى رسالت قرآن

ہی کیصورت میں ہےاوراس سے ہرکز جگرانہیں،اب ریا نورکاسوال جس کی مونین نے بیٹری کی، توبیامامت ہی کا نور ہے، کیونکہ اسلامی دورکے دو حصے ہیں، پہلے حصے ہیں عہب بر نبتوت ہے جس کازبادہ ترتعلق تنٹ زیلی امو کے ہے ، دوسرے <u>حصّے میں عصرامامت ہے جس میں اکثر مادیکی امریکی نظر ہوت</u> ہیں، پ س یہی سبب ہے، کہ مونین زمانڈ تنہ زیل میں بغیب شہر کی اطاعت كرت بي اورزمانة ماديل بي امام كي اطاعت تحسيق ب نيز جانبا چلېنے کداس آيئي کرميديس رسول کرم کی اطاعت کے بعد نور امامت کی ہوری کاجو ذکر مواہے، اس میں بیشکونی \_ غفلت فيهالت ب كرانحضرت محاجة غفات وجهالت كى تاريخ مصلة والى -لوحرف نورامام اطهر ای دور کر سما ہے۔ ج کوصرف امام اطرکانور ہی دورکرست کے۔ نورابني سيصخلاف ناكام كوششش التوتير - ٩ - آيت - ٣٢ - يں ارشادِ الملی ہے کہ، وہ تو برجايت بي كدالله تعالى فوركول ينه مونهوں ركى بيونكوں یے بچھادیں اور اللہ تعالیٰ کو سولتے اِس کے کچھنطور نہیں كەدەلىنە نوركو بوراكردى ، اكرىم كافرول كوبرا كىكے۔ إس أيتركرميه كي حكمتول بي مسايك بد م كذل للي نوراللی کوبجھانے کی كوبجانے کی پاکام کوشش دہ تخص کرتاہے، جواس کونہ پہلے نے ناكام توسشش اوراسے شمنی کرے، کیونکہ اللّٰہ تبارک وتعالیٰ کانور حضرت عيشي عليلات لام كى طرح اور حضرت مخمصطفى صلى المتعلية الهو الم

کی طرح لباس لبتریت بیں گوکوں کے سامنے طاہر ہے ، مختصر بیکہ بيغم إورامام عليهماالت لام سي مخالفت في شمني كصف كأسبب سوائ اندهاین اور جالت کے پیریمی نہیں، کیونکہ دنیا میں کسی ایلے کافر کاہونامکن نہیں،کہ وہ اوّل توخدا کو مانے اس سے بعدکسی ہتی ہے متعلق بيرا وركر المحد كانوريهي ب، اور بچراس كويجا دين کی کوششش کرے ۔ يهاں برايك اہم سوال برے، كەخلاد تعالى لينے كياخدا كانورازلى دابرى طوريرتمام دكامل نهي نورکوس طرح بوراکرتاہے ؟ کیا اس کا نوراز لی داہدی طور ہے۔ تمام وكمال كادرجه نهيں ركھتا ،اب اس سوال كاہواب يہ ہے 92 كربيك خلاكانور يمبشه يتمام وكام ب اور في نفسه مركز برز بحونی کمی نہیں ،لیکن عالم دین میں خدا کی صلحت سے مطابق حیب ر ادوادمقر برقی بی، ان بی سے بردور بی خدا کامبار کے تقدیں نورعم وعمل کے ذریعے سے پاک وجوں کی ایک شیر تعداد کولینے ساتھ ایک کرلیتا ہے اس تنویر ارواح کے اعتبارے ارشاہے سنور ارداح کہاللہ تعالیٰ اپنے نورکو بوراکرے گار سرج اوجاند کی نورانی وحدست سورة ينس . ١٠ - آيت . ٥ - كايه يك ارشاد م كه : الله وہی ہے جس نے سوّج کوروشن اور جاند کو نورانی بن ایا

الواس كىنىپ زلىي مقرركىي ئاكەتم بىيول كىكنتى اور حساب معلوم كرور اس رَبَانی بنے وان کی تاویل یہ ہے کہ جس طرح سورج اورجا ندحبم سحاعتبارے دوادر دشنی سے لحاظہ سے ایک ہی اسى طرح بيغي جراورامام جمانيت بي د واور رضانيت بي ايب بيغم وادرامام كى طاهرتي جُداحبُ دا ادر باطنيتت ہیں، نیز دورِامات بیں امام اور حجت اعظم (باب) عالم دیں کے ایک ہے۔ سورز اور چابد ہیں، جن کی ظاہر تیت خبر احبر اور باطنیت ایسے إِسْ يَهْمَقْدُسْرَكْ أَيْتِ تَاوَيْلَى حَكَمْتَ بِيهْمِي هُمَ أَسْرَجْطُرِح ظاہری سوّج اور جاندے دنیاوی سالوں، مہینوں، ہفتوں اور دنوں کاحساب شمار معلوم ہوتا ہے ،اسی طرح باطنی سوّے اور باطني سورز ادرجي ند چاندے، بوکر بغیر براور اما<sup>ع</sup> یاکہ امام اور باب ہیں، دینی او<del>با</del> سے دینی *ا*وقات نینتے بنة اورعلوم جوسكة بي . يلي-اندهيرياوربور سورهٔ رعد- ۱۳ - آبیت - ۱۱ - بی ارشاد مولیه که : آپ کہدیجے کہ کیا اندھااور بنیا برابر ہُوَاکہ تے ہیں ؟ پاکسے اندهیر اورنور برابر ہوتے ہیں ؟ بهان قسران عجيما بنى مخصوص ما ويلى زبان ميں احقيقت كى طرف توجد دلالاب، كە بىچىتىخص دىن سے حقائق دمعار ف سے اندھا ہے، وہ اس خص کاہم تل ہر کرز نہیں، جو حب مصیرت اور دیڈ دل كى نعمت سے نوازا كياہے ، اور نەكفروج الت كے اندھيرے اور

انوارِ الميان وعرفان برابر ہيں. دل کی بیسیتانی جاننا چاہئے، کر پینا ہے بنائی اور بیا تی انسان کے دنابيستاني دل مے علق ہے، جبیاکہ ۲۲ کاارشاد ہے کہ ایپ تحقیق آنکھیں اندهی نهیں ہو ہولیک کن دل اند ہے ہوتے ہیں جو سینوں میں ہیں، ىپ<u>س</u>ىمىعلوم ئۇاكەر دومانى خلمىيە *بىغۇر كا*تعلق مېچى دل ہى كى ئىتھو <u>ب</u> ردجاني ظلمت دنوركا تعلق حشِبِ دل سے ے بذکہ سرکی اُنکھوں ہے۔ كبات فيغمة إورنور الله تعالی کی عادت وسنت بیہ بے کہ وہ جب چاہے اسمانی کتاب اینے سی پنج ببر میناز اف طالب ، اکہ دہ نج یہ مبر نورامام شناسى ككطر إس کماب سے ذریبے سے گوگوں کو غفلت و نامش خامسے کی دعوت كرنااور هيسه تاریجیول سے نکال کرامام شناسی کے نور کی طرف لے اسے، بتوسط نورامامت را و بر اس سے بند کم خدا اینے پولے دور میں اس نور لعنی امام کے داست کی ماست کونار توسط سےاللہ تعل الی کی طرف راہ راست کی ہرایت کر تاہے جبياكهالله تعالى فأتحضر صلم فرالكه: یکاب ہم نے آپ کی طرف اِس لے آبادی ہے تاكرآب كوكول كوان سے برورد كار بے حكم سے اندھ يرب سے لور کی طرف نکال کرزبر دست لائق حمدالله تعالی سے رایستے پر لگانیں بہا۔

هت ادی اور تور سورة ابرانهيم - ١٢ - آيت - ٥ - كى مقدَّت بيم بير ميك، اورلقينيا بهم في موسى كوابني نشانياب د يجر بميجاكما بني قدم كواندهير *ے نور کی طرف نکال اورا نہیں* اللہ تعالیٰ کے دن یا د دلایقیناً اِس مِي ہرصبرَنے وليے شکر گزارے لئے کئی نشانیاں ہی۔ قرآن پاک کی ایت کیم میں پیچکمت بنہان ہے ، کہ جب إس دنيا بي تهيشه سے ايک طرف كفرو جهالت كا ند صير ا لودايبان وايقان اس پایاجا آب تودد سری طرف دائم الوقت ایمان وایقان کانور بھی دنيايي دائم الوقست موجود ب، اليكن لوكول كى فطرت وعادت اليي ب، كدوه اين لوجود ب اسیاس ظلمت سے کل کرنور میں داخل نہیں ہو <u>س</u>کتے ، اِس کئے الله تعالى ابنى نشانياں دىچە بېغىمبريا مام كى حيثيت سے ايم اي دى مإدى زمان كي معرفت مقرزف مایے ، کارکوک اینے زانے سے ادی کو پہانیں اور اور برایت کے بغب إسحى بايت مطابق اند صير ب وجهو ومحرف است ريا شعي . ظلت جمالت سے یهاں پر بیصردر لوجینا جاہئے، کہ حصرت موس<sup>ع ک</sup>اس نحات محن ہیں۔ تذکرہ میں جونشانیاں بت ٹی گئی ہیں وہ ہرشخص کے لئے عام کیوں نہیں ہیں جاورارس کاسب کیا ہے کہ پہنشانیاں صرف صبروست كركرف والوك سح المتحصوص بي ، إسكا جواب الله تعالى كى نتانبول تے مشاہرے سے اِس كامقصد دينشا يمعلوم ہوسکے،اوراس کے نورلعنی امام زمان کی معرفت حاصل کرلی جائے،اِس کے برکس جوٹنخص نو دخرض، نفسا بنیت بے بری

اورنام کری اشکار ہوجیا ہو، تواس کی حت جب بصیر ت پر بردة نفلت برجاباب ، بجروه الله تعالى كي نثانيو كوزير ويتجم سکا،جوکتاب سادی میں ہیں یا پنچ اورامام کے ساتھ ہیں۔ امام زمان کانور دست کی کی اینے سورۂ جج ۲۲ میں بی ردگاریجالم نے فرمایاکہ ، اورلوگوں میں۔۔۔۔۔ کوئی ایسابھی۔۔۔۔ جواللہ تعالیٰ سے بائے میں بغیر علم اور بجزباليت اور برون روشن كتاب سے عظرتا ہے اپنی وط موڑکر آگرالڈ کی راہ سے بہکائے۔ استغليم سمادي كي تأويل بد ب كركوني شخص داعي ، حجت اورامام زمان عليل تلام كى شناخت دمعرفت ت بغير خدا تعالی کم وفت کے بانے میں مباحثہ ومناظرہ نہیں کر سکتا ، کیو بتحہ داعىكم، تجتّ إليت أدرامام روش كتاب مين، جبحه داعهم اليقين؛ داعی علم، حجّت ہوایت اور امام روشن کتاب حجّت علن اليقين اورام حق اليفين سے مراتب بر ہي۔ - 0% إس حقيقت كى دليل بيسب كدداعي علم اليقين \_ سے لوگوں کو دعوت کر کے حجت سے حوالے کر دیتا ہے ، حجت عين اليقين انهي وليت كمام كى نورا بى معرفت ك بہنچادیتا ہے اور امام اپنے نور کی روش کتاب سے اُن ریطاہری وباطني موجودات كي تمام حقيقتين واضح اورر وشن كردسيت بي . كأننات كانور سورهٔ نور ۲۲ میں حق تعالیٰ کافسطان ہے کہ

الله تعالى أسمانوب اورزين كانوس ب است نوركى مثال ایک طاق کی سی ہے جس میں چیاغ روشن ہو وہ چیاغ ایک شيشه کی قت بل میں ہودہ قت بل ایسی ہو گویا دہ جکتا ہوا ستارہ ہے وہ زیتون سے مبارک درخت (سے تیل) سے رضن كياجاما ب جوند تنهر في ب إورند غرب قربيب ب كداس اتيل (نود بخود)روشن ہوجائے ،اگراسے آگ مَن جھوتے دہ نور برلور ہے اللہ تعالیٰ جے جاہتا ہے اپنے نور کی راہ پرلگا دتیا ہے۔ ىذكورة بالأاريكر كمكركمت وتاويل يدب كدالله تعالى نورالبي علم وتحمت اور كانورظاهري وباطنى طور برعكم وحكمت إور رشر الربيت كي صوريت رشروبدليت كمصوت يس موجود ب ، جوامام ج وما صر ب مبارك وجود سطاوع بوكر حد درومانی سے آسانوں اور حد دِحبانی کی زمینوں کو منور کر ہے یہ نورخانہ حکت (بعنی نبتوت یا امامت سے گھر) سے تعلق رکھتا ابل بيت، اور التي الم الم المرام المراد ابل بيت كهلات إلى اجواس اوركيك طاق (جِرْغِ دان) ہیں۔ طاق العنى حييه اغ دان كا درجه رسطت بي، أنحضرت كفازاني اصالت اور کمی مرتبت قندیل کی شال پریے ، جواکی که درخشان ستاب کی طرح ہے، جب سے اندرامام اطہر کی جمانیت گویا ایس معجزانہ چیاغ کا ظرف ہے ، امام علیال لام کی روحانیت کو زىتيون سے تىل سەتشىبىيە دىڭى ئى ب ، درخەت زىتيو كىلمطاب حضرت الراہیم اور حضرت محتر کا یک نعاندان ہے، اس جراغ سے تىل يَنفس كلّ ادرَعَق مُل من المكن مقدّ من مقدّ ورج ادرم برس عقل بتی اور شعلے کی طرح ہیں ، آگ سے عنی ہیں بحیزانہ مائٹ اور

نور يرنوركامطلب ب كيب المام ك بعدد وسرالمام جونا \_ بنيانچرامام اطبركي ہم کم يحقل سے شعلے سے جد ہرابیت کی روشنی کلتی رہتی ہے ، دہ صرف دِوس مانی سے نویسے ط تاكراس سے آسمان، زمین، عناصر جادات، نبا آیت میوانات ادرانسان کی شی بقا کاراستہ بنے سے کو روجود او مخدوقات میں <u>سر ایک اینی صلاحیّ و</u>قابلی<u>ت</u> صطابق میر ایت حاصل کر <u>س</u>ے۔ إن حقائق تصح تصردًا لأل التدتعالي إسكاتنات الله تعالى في ابني ذاتٍ باك كوآسانول اورزين كا كى بلېدى دىسىتى كى كلى نور یاکدروشن قسار دبیر بایه ، جس سے معنی بیر ہیں کہ دہ جلشان ېرلىپتىكىروشنى-اس کائنات کی بندی دلپ تن کی گلی ہایت کی دشنی ہے ہعینی خداتعالی سے نور نے آسمان وزین اور ہر سی پیز کونیہ ہے تھے۔ ے نکال *رئیتی کی ق*ِشنی میں لایا ہے، صرف یہی نہیں بلکہ آسانو<sup>ل</sup> سار مساور عناصد مرجب بی بھی حکت پائی جاتی ہے، یاجو چیز جس طرح سے تم ہری ہوتی ہے، اس کا اصل سبب اللہ تعالیٰ کے نوركى رينماني ب، نيز إس كائنات كى تمام تحديني تخليقي المتعطاق قوتوں بی نورکی البت کارفر اسے۔ الله تعالی کے اِس کائنا تی نور کے عنی بیجی ہیں ،کہ اسرار کاتنات کا إس نور کی معرفت کی روشنی میں اسرار کا کنات کا ظاہراً وباطت ا مث ہدہ ومطالعہ مشابره ومطالعه كباجاست كمنابيخا وروصاني ياجهاني طور بيطنات كوسخركياجا ستناب يبي علوم مواكه خدا كانور عقل ودانين ،علم تسجير كأنبات

حكمت إور رشد برابیت كی صورت می ب ، بذكر سی وي وشنی نورالېي،عقل د دانش، لم دختمت اور رف د کی کیفیت میں۔ ېلاست کې صورت مېں جب خدا مندد کی برکونی عیب نہیں کہ آسمانوں کے علادہ زمین بھی خداسے نور کی ردشنی میں تنغرق سے ،جرم یں زمین پر رہنے والے ہر مرکب جانور اور رہیں بھلے انسان سب شامل بیں، بچرایس میں کیا شک ہوسکتا ہے، کہ اس سے نور کا مركزنوراللي امام اقدس مركزامام اقدس كى ذات عالى صفات مين موجود ب کی ذات میں موجود ہے اگرالله تعالی کے نور کا دیدار اور بعرفت نائمکن ہوتی ، تو كياالترتعالى بي توركا وہ اینے نور کی ثناک کی ایسی چنر سے نہیں دیتا جو دنیا ہیں لوگو لیے ديداراورمعرفت ممكن يح! سلمنى ظام ي ، جب أس ف لي ف لوركى مثال ظاہري پر اغ ے دی۔ ہے تو ثابت ہوا ، کہ نورا بنی دید*ار* اور اس کی *معرف یمک*نلت میں سے ہی، اور بیصرف امام اقدس ہی کے دسیلہ سے مکن اكر خلاكا نور ظاہر وباطن ميق ي مشابره ، سے برتراد نارسا هوتا، توعدل وأنصاف كا تقاضا يهتها كه خدا لينه نوركوسوج - تى بى بى بى بى بى السان بى كاب، بى بى الداس نى تولى خدان این نور کاشبیه با نور کات به کهر سے چواخ سے دی ہے، توعلوم ہوا، کہ اس کا چراغ خاند سے بور دی؟ پاک نورانسانوں سے درمیان بے جوانسان کامل تعنی امام حق د حاصرعلىلاتىلام <u>م</u>جامئەلىشرىت مى ب-أكرخدا كانور حبانيت كاحامه كمجي نهيں بدلتااور سورج کی طرح خاہر ہیں ایک حال پر کہتا، تو بچرائس صورت میں اِس

کی مثال سورج سے دی جاتی ، اور جراغ سے ہیں دی جاتی۔ س طرح اِس کاننات سے لئے ایک سوّ جے اور گھرے لئے کوئی چِرْغ ہوتاہے ، اسی *طرح* دنیا ہے انسانیت کی تاريكى دوركرف يحسب لتحانسان كالم لعيني المام زمان موجو ديب . أتحتص ودائشس كى نظرين جبالت أيتسم كظلمت فس بأركى ادركم وحكمت است مقلبلے میں نویسے تولازمایہ ہی درست اور صحيح بسط ممكم وحكمت أدرر شرفه لإليت كاير نور مدبسجة اتمانسان کامل بي موجو ديے۔ اگردنیالیک عالم ہے تودین بھی ایک عالم بے اوراکردنیاد سوز مادی شم کابے کراس بی عقل قرص نہیں، تو عالم دین کانور عقاف دفس رکھناہےاوروہ امام ہی ہے۔ يدحققت تقريباب كنزديك تمهيه كدانسان انفرادی طور پرایک حصورٹی سی دنیے ہے ،اوراس بیر کرشنی کالیک جیوٹا سانمونہ بھی ہے ، جوتھلِ جب روی سے نام ۔ مشہوّ ب، چانچرسال انسان بھی اجتماعی صورت میں کی عظیم دسی ہی،اوراس بیں ایک عظیم انشان نور جس سے سے انسان کامل پالہ ام زمان کہاجا آہے۔ جب انسان نظر ب جاکر چیکتے ہوئے سوّ ج کو دیکھنے لگتاب، توفورا روشیسے ذرات کی تیز بارش کی زوے اس کی ٱنهمين شِندهيا جاتى بين، بالكل اسى *طرح جوشخص* امام عالي مقسام ی ذات وصفات برتبص و تنقید کی نظر دلیے لکتاہے، توامام







کی تخصیت <u>سے طرح طرح کے نعیالات ہیل</u> ہوکر وعقل کی التنكه سے اندھا ہوجاتا ہے۔ اگرانسان سور ری کو براه راست و پیچینے کی بجائے علم وحكمت كورطاهري سائنس كي نظرية ويجفروه موت تستخلق بهت سيحقيقين سبح كماي اوراس الاده الده فائده قال کر کتاہے،اِسی طرح جوادمی امام علیبت لام کوظاہری لگاہ سے دیکھنے کی بجائے علم و معرفت کی انکھ سے دیکھنے کی کوشش میں ہو،تواس کی ہیت بڑی سعادت مندی ہے۔ د عار م لوژ کی لور أكرم بيعقيده ندركهي كدامام كانورازل سيحام كهتبريت امام كانورازل سےجامئہ یں اسی طرح موجود ہے جس طرح اِس وقت ہے تونور علیٰ نور بت بن بوجودے۔ كامطلب كجيم جمين نهين آئ كأ كيونكه نور على نورين ايب ليبا تصورب، جیسایک نوریہے ہی۔ موجود ہواور دوسانور اس کے بعد وجود میں آہے، بھر بید دونوں نور باہم مل کراکی ہو جائیں،اور بیایب حقیقت ہے بیس معلوم ہوا،کہ ایک ام کے بعددوسالام موف کابیک ساہمیشہ سے چلے آیا ہے،اور بیایک الیںجامع حقیقت ہے،کہ جس میں تمام حقیقتیں سموئی ہوئی ہی۔ جب نور على نور ت تصتور ، معلَّوم محوًّا، كه نور بطاهر امك الك المست زياده بمى ہو سکتے ہيں ، محرابحي اصليت د حقيقت بحيشہ سے ای*ب ہی دی*تی ہے، جی*ب سوّن کے علادہ چ*انداد رتمس ام

ستابس بحمى ماد تخب سم تحذود بي بمكر يدتمام الواد مقام وحدت انوار كامقام وحدت يرلعني سوح كى ذات ميں ايك بي اوران كا أنخب ري مقصد بھى علادہ برآن نور کی بیگانگت و پیے بنگی اور وحدست کی انوارالهي كى وحدانيت ایک فاضح مثال بی بھی ہے کہ جب ہم سی مکان میں نخلف رنگ سے اورار دارح مونین کی يكانكت كمايك مثال چند بلب وشن کرتے ہی توان سب کی روشی اور رنگت ایک جو جاتى ب، يشال أيبطر ف الوار اللي كى وحد النيت كى ب، اور دوسری طرف ارول مونین کی لگانگ کی۔ ن خ نور علی نور کی حکمتوں میں سے ایک یہ بھی ہے ، کہ سی يهليامام كامبارك ومقدستهم نبتاب ،جوظاهري اورحباني بإيت كانوريي اوروه إسمعنى بين نوري كنظاهري اورينيا دى بالبت کی روشنی امام سے مبارک سب کم قبلت ہے، بھر اِس مرام کی رقیح ناطقہ کانور ہے ،اس پیفس کلّی کانور ہے اور اس بیقل کلّی كانورقائم ہے، بیہوئے نور برنور ہونے کے عنی۔ نوراورالله تعالى الترتعالى كمرصى ومنشأ سورہ نور <u>۲۲</u> کی رتابی تعلیم ہے ،کدالتگر تعسالی جسے چاہتا ہے لینے نور کی راہ پر لکا دیتا ہے، اس کامطاب بیے، سے بغیراش سے نور کی شاخت ويدوي بس كہاللہ تعالی کی صفی دمنشارے بغیر کوئی انسان اس سے نور يو تي کی شناخت اور پیری نہیں کیسے گار یہاں ایک طرف سے بیرظا ہر بے کہ اللّٰلہ تعالیٰ کا نور

دنیابین بیند وجرد بے اور دوسری طرف سے میعلوم ہوتا ہے، ہدایت سے دومراص، که البیت کے مصلے دو ہیں، پہلے مرحلے پرخدا کی ہولیت ہے، خداکی مرابت اورخ را جس کی پیری کی نے سےخدا کانور مل جا تا ہے، دو پیر مرحلے کے نور کی ہراہیت ۔ پرخداکے نور کی ہولیت ہے،جس پر چلنے سے سلامتی اور ایدی نجات مل جاتی سیے۔ جسے انتقال **محمد تدریب کے بکو ٹی نونہیں** مذکورۂ بالاسورہ کی آبیت ، ۲ میں ارشاد محواہے کہ ؛ اور جس سے لیے الله تعالی کوئی نورقب اربذ دے اس کے لئے توكونى نورمي نہيں۔واضح رہے کہ اللّٰہ تعالىٰ کا نو رُتَقَرّ کرد بين اس طرح سے بے، کہ وہ رسول کرم معم سے فرما کا ہے اور رسول اکدم لوگوں کیلئے نودمقرد کرتے ہیں۔ أتخضرت جن لوكول سحسلتة الله كم مرضى ہونو دم قب تر ركمہ ديتے ہیں۔ إسآية مباركه يحقرائن مصعلوم موتاب كمنتحرين منحون سے اعسال ایسے ہیں کدان سے اعمال نہ ہوئ ، اعمال تو ہیں محربے فائدہ ، نور تقسر منهونے کی كيؤ كم يتحانق ان سے بيشيدہ ہیں اس کئے کہ خلاوند عالم نے دجرسے بے فائدہ ہی ان سے لئے نور مقرر نہیں جن وایا ہے ، پس ان سے اعمال کی مثال ایک چپٹل میلان میں جمپتیا ہواریت کی طرح ہے ،جس کو باساردى دورس بانى خيال كرناب محرجب وه قريب كرد بچتاب تو تحجيم بني ريت ہى ريت ہے، ياان کے اعمال کی مثال گہرے سندیسے اندھیروں کی طرح ہے، کدایس

كوبثرى لهرنى ڈھائك ليا ہوجس ہےاوبر دوسرى لہراور إس مےاویر بادل ہی غرض اوپر سے اندھیرے ہی اندھیرے ہی، کہ اگرایی حالت میں کوئی انسان لم تھ لکالے تولیے دیکھنے کااحتمال بھی نہیں ۔ عالم دین کے شورج اور چاند سورة فرقان (۲۵) کی آیت ۲۱ کی براسیت سرے بہت بركت والابيحس في أسمان بي بوج بنا يحاوراس بي ايب چراغ يغنى سوخ اور نورا بى چاندىنايا ـ حقيقي بكت ديني تيزون جانبا چاہئے کہ حقیقی برکت دنیا وی چیز دل بین جب 1-04 ملکردینی چیزوں میں ہے ،پس اللّٰہ تعالٰی ہت برکت والا ای*م بنی بین ہے، کہ اُس نے ع*الم دین بنایا، جس کے آسمان کوچا. *سے بارہ بر*ٹن بنا سے یعنی بارہ خُبنت ،اوراس میں سوخ اور چا بارە برور ، بارە تجتان بنايالينى يبغيب ورامام دَورِنبوَت مي ،اورامام دحجّت اِعظه سوح وجاند يبغيرام دُورامامت میں۔ امام وحجتب اعظب بوج اگرجه باره برگ پی نشب روزے دوصتوں کے صاب سے وہی بارہ کے چوبیس ہوتے ہیں اور منزلوں *سے حساب سے اٹھائیس ہوتے ہیں ، اسی طرح* امام *علیلاسلام* کے حِتّانِ جزائز بارْہ ہیں ،حجتانِ لیلی وحجتانِ نہب رکی چوہدیں'' اور جتّان مقرّب کے ساتھ اٹھائیس ہوتے ہیں۔

از بحکیم کی سورست ۳۱ را بیت ۲۰ میں ارشاد ہے : اورلوگوں میں سے کوئی شخص ایسابھی ہے کہ وہ اللّٰ کے جارے مى بغير الم الد بغير ماليت الد بغير تباب مُنير مح جد ك تراب -يها علم معراد دورنبوت بي حبّت، بالبت كا مطلب امامٌ اور روشن کتاب کے معنی آنحضرت صلعم ہیں ، اور دَورِإمامت بي علم داعى، برايت حَجّت اور روشن كتاب لم عليهم *ېي،جبک*ة اویلی درجات <u>اور م</u>رد دین زمان دمکان سے تقاصنو <u>سے مطابق ہی۔</u> نيزإسى طرح جانبا جايبة كددَ دراٍمامت ميں داحى علم داعي، جت ادرام اليقينء جرجت عين التقين اورامام زمان عليكسلام حق اليقين، زمان کے بغیرالترتعالی بسان مرددين ت بغيرالله تعالى كى ذات مصفات اوراس سح باسے بی مب حثر ومجادله كرنابا عث كمرايى كي معرفت وتوحيد ت باست ميں مباحثہ وسجا دلہ كرنا باعث گمراہی ہے۔ ظمان<u>ٹ س</u>نورنک سورهٔ اجزاب بعینی ۳۳ ویں سورت کی آیات ۲۳٬۳۷٬۳ اورمہم میں ارشاد کیا گیاہے کہ الے ایمان دالو اہم اللّٰ کو خوب كثرت سي الدكرو اور صبح وشام اس كي بي الحريث ربو وہی۔پے جوتم بر رحمت بھیجنا ہے اور اس کے فرشتے بھی تم پر

رحمت بصحيح بي ، باكەخلانم كونارىچىوں \_\_\_نكال كەنور كى طوف الرام ، اور الله تعالى مونين بيد المران ب ، وه (م<sup>و</sup>ندین)ج*س و*زالله تعالی سے میں سے توان کی دعب اسلامتی ہوگی،اورا للہ تعالیٰ نےان کے لئے بہت بزرگ احب تیار کردکھاہے۔ ایات مٰرکور و بالاکی مجموع حکمت بیرتباتی ہے ،کہ نور کی حقیقی بہجان اسوقت کم نامکن ہے، جب ک انسان کا ایمان جدیہا كەخلىسى مىمكى نەجو،ادركامل ايمان كى نشانى بد - كەمۇت كىي، زبانی ادر کمل طور بیضلا کاذکر کتریت سے کرتا ہے یہاں تک کہ وہ دائمالذکر ہوجا آ۔ ہے، بصورتیکہ بیذکرر دحانی مستوسے محركور بوتاب، اوروه صبح وسف م زبان حال اورزبان قسال سے اللہ تعالی کی پاکی ہی ان کرتا ہے لینی اس کاط ہر باطن اورگفتاروكردارسب يك بوتاب يجبكه وه صح وشام خداسك صخور میں *گریہ وزاری اور عب ز*وانکساری *کرتے ہوت ا*پنے نفس کا ترکیکرتا ہے، پھر نیٹیج سے طور پر اللّٰہ تبارک وتعالیٰ ادراسے فرشته ليصخاص نبدك بررثمت فرطت بي حب سے رفتہ رفتہ ان کی ذات سیخفلت، جہالت اور معصیت کی تاریکیاں دور ہو جاتى بس،اورنى وعلى (صلويت الله عليهما) كانور واحب لين علمى دعرف انى عجائبات فتنعجزات سے ساتھ ابھے دل درماغ میر ب گرم در بی گذاہے ، اللّٰہ تعالٰی کی بیخاص رحمت صف حقيقى فونين ہى کے لئے مخصوص ہے، حب لیڈ کہ عقیقى مومن

نوركي حقيقي بيجيان اییان کامل سے بغب نامكن ہے۔



كوخداوند تبارك وتعالى سے إس نور مِقد سكار وحانى ديار حاص خلاوندتع الی کے لورمقد سسكاردحاني ہوتلہے،اِس وقت مؤمن زبانِ حال۔۔۔ اپنی۔۔ لامتی کی دُعا ديدار کرتلہے،کہ وہ ابدی طور پرزندہ اورسلامت سے جے اللّٰ تعالى منطور فرما تلب - بتوفيق اللى مذكورة بالأآيات كاتاديل خلام بتا<u>با</u>گیا۔ رتون جراغ سورهٔ احزاب کی آبیت ۷۵٬ اور ۴۱ کا فرمان اللی بیر ب كر ال نبى ب شك م ف ال كرواه اور نوشخ كرى دين والااور دركف والااور اللهكى طرف استستحكم سيطاف دالاادرر شن سبب اغ باكر جيائه -إن دونوں تقدّس آيتوں کي حکمت ۔۔۔ پيتقيقت ظلم ب كريبان صنول مع المع كم تعجن دائمي اورز بدو صفات بيان كي گنی بی بجن کی دلیل سے انحضرت کی دوسری تمام صفات ہی أتحضت إينى تمام أمت لنده اور باينده خابت بوجاتي من متلاً جب ما تأكياكما لخصتوابني تمام اُمّت کے اعال مِرکواہ ہیں، جبکہ کواہ کامطاکب معاملے سحاعماً کر پرکواہ ہی۔ ساسف اضروموجود مخاسبت ،توسمجه ليناجل شكر انحضرت كى يه صفت بهيند سے لئے زندہ اور باقی ہے اور لازما آپ کی دوسری بہت سی صفات بھی اِسی طرح لاز دال ہیں۔ نیز و نفری دین ول اور در ان ول کو بھی بذل سے اعمال سے سلسف حاصر وموجو در بناجل شے ، تاک

بکوکارول کونوننجبری دے اور بدکارول کو ڈرائے ، اسط سرح نبئ ارم علم کی ایک اور زنده صفت به بھی ہے کہ آپ اب بھی اس طرح فدالسك حكم سے زملنے کے مطابق راوح ی کی طرف بیعویت لستے ہیں جر طرح تو پینتوت میں اس وقت سے طب ابق دعوت کرتے تھے،اس کے معنی بیہویے کہ صفر کی دعوت ہمیشہ سے دی المبی کی تالع ہواکہ تی ہے ،جس کالازمی نیچ صف يبغمصلع كامقدس نور یہی لکاتاہے، کہ پیغ صلحم کامقدّس نورا مام زمان کی لبند سب میں امام زمان کی نیشر بیت حي دحاصري. میں ٹی وحاصر ہے۔ میں مثال روں چراغ کی بھی ہے ، کہ خداکے نور کے إس پاک جیلرغ کو ہرگیہ نہیں سجھنا جاتے اور اس کی صفت میں كونى كمي اوركو بى زوال نہيں آنا چاہئے، بنيا نچ تب آن يحيم مير جيجكم مجله بيارشا وتهولت كهفركما نورا كب لازوال حقيقت فداكانور آيك لازدال حققت م ہے، بیس یہ تمام زندہ اور دائمی صفات آنحضرت کی رحلتے بعد صف آیکے نور کی چنیت میں باقی و برقسے ار بہیں ،اورائیں کا پہ تقدّس نور حضرت مولانا علی و آل علی سے سیس لیسلہ امامت میں ہیشہ کے لئے قائم ہے۔ ساز منير (روشن چاغ) قرآن کيم مي نور نبوست ق امامت کالیک ایسا چر حکمت اورجامع اسم بزرگ ہے ،کہ اسکی حقيقت فمعنوبيت بس الله تعالى تمام المك صفات كي قدرت ومظهرتيت سمونى ہو نى ب ، اِس حقيقت كے نبوت ہي مرف اتناكهاكانى بركاكه الله تعالى لين اسى نور جامع صفات

اعتبارے، جوانسان کامل کے جراغ ہتی سے طلوع ہوکر علام دہن نورالبي انساب كامل اورد نیائے دل کومنور کررہا ہے ، آیۂ نور می ف طآلب کہ : <u>سے چراغ، ستی سے</u> طلوع موكرعالم دين كو <sup>ر</sup> خدا *آسانول اورز*ین کانور ہے اس سے نور کی ثال متوركرتا ہے۔ ايك طاق كى سى ب يحب ير حب اغ روشن ہو؛ أكر چرچ سانا وتعالی کی ذات بیجیون کے اعتباسے کوئی چیز اس سے مشاب اور متل نہیں ہو کتی ہے، جبیاکة بران یک میں ارتبا دکیا کیا ہےکہ: "کونۍ چیزاس کې متل نہیں اور وہی سنے والا دیکھنے والا ہے ۲<u>۴</u> ی ظكمت جالت ورنورمرفت سورهٔ فاطر ( ۳۵) کی ۱۹ تا ۲۲ آیات میں ارتبادِرآبذیب که :ادراندهاا در دیکھنےوالابرابرنہیںا دریذ تاریکی اور روشنی،اد نه سایداور دهوپ، اورزندے اور مردے برابر نہیں ہو سکتے۔ بيثك اللهجس كوجابتنا بي سنواد تبلب اورآب ان لوكول كو نہیں۔ نا*سکے بوقرو*ں یں ہی۔ ان آیات مقدسه میں ایک طرف شیخ عقیدے کے اور دور ري طوف غلط نظرية سے نتائج كا تقابل مذكرة ب، او زبان حكت مي فن الكياب كم غلط نظرتي تورد لى اور نادانى كاباعث غلط نطرتير كوُر د لي اور ناداني كاباعت اورضجيح بن جالب اور صح عقيد المبيت وانشمند كاسبب بواب، عقيده بصيرت در أخمدي كۇردلىچىسنى دل كى ماينيانى كانتىجە جېلىت كى صوت يى كىلىك كاسبب ہوتا ہے۔ اورقلبی بصیرت کاما مصل نور مِعرفت کے، نور مِعرفت کے نیٹنے میں رشدو پرایت کاسایر احت حاصل ہوتا ہے اور بھالت کی

تاریکی بی آوار محردی سے بعد کمراہی کا شپ تابیابان سامنے آئے۔ نورموفت كورر شدئه لايت سے سايد وليے روحانی طور پر زند فوجاوير بوجلت بساور ضلالت سے سوزند کر تھی۔ تان ولے نفسانی طور بربلاك موجات بير، بد ببوسايدر مت بايت اللي بي روحاني طور پرزندہ ہوگئے وہ اللّٰہ تعالیٰ کے علم وحکمت کی ہاتیں سُن سَتے ہیں اور حوکوگ بیابان کماہی ہی ہلک ہو گئے وہ نیسی دمعد دمیت کی قبرول میں دفائے ہوئے ہیں انہیں علم دحکہ ہے کی ہاتیں سنواؤی نہیں ماسىتى بى. انبيائ كمعجزات كتب أورا مذکورہ سورہ کی بچیسیوں آیت میں ارشاد کیا گیا ہے :ادر اگر به لوگ آب کو حضلا دیں توجو کوگ ان سے پہلے ہوکز یے ہیں انہوں نے بھی مجھلالما تھا ان کے پاس بھی ان سے بیٹر معجزات اوركتب اورروش كتاب محساته آئے تھے۔ . قرآن حکیم کی اس مقدّ تر تعلیم سے ظاہر کے انبیا تلیق السّ ا <u>سے ساتھ میں فتم کی عظیم انشان چیز کی تواکر تی ہیں، وہ ہی</u> معجزات تمابي أوكرتاب ينيبر تكين آس إب بين بيرايك اتهم سوال بیدلہ ذباہے، کہ پند ہوں سے محات ادر کیا یوں سے علاوہ التقابس لماب مِنیر (روشن کتاب) کونسی ہے پاکیا چہز ہوتی ہے ؟ کیونکہ آيُرُكبيه تصحيري الفاطسے لحاطب بتيات سي معنى برميجزان زُبُر زبور کی جمع ہے حب کامطاہے کتابیں اور کتاب مُنیر کا ترجیہ ہے

روش کیا۔ بِنَانِجِ سوال تَصاكدروشُن كَاب كونسى بي بنيز بي بهي سوال بو کتاب، کرایا وہ روشن کتاب اب بھی ہے بانہیں، سجكه انحضرت سے قبل کے جملہ پنج برک سے ساتھ ہیشہ سے موجود تهمى ءان سوالات کاسا ده اور آسان جواب پر کے اردشن کتاب لتاب ينير (رون كتاب) نولِامامت کامام ہے اور وہ بنجیبر آخر زمان سے ساتھ بھی تھا = نورِامامت اوراب بھی وجود ہے،اور مہی نور تمام بیغ بشر کے آسمانی كتب كى على ماويل وحكمت بالغر كى جيثيت سے ب كيو كد لو المامت ہی وہ نور بےجس ہیں روحانیت سے جملہ اسرار اور تاویلا کیے نورامامت بى مي مجلر حملهروشن حفائق ومعارف وجرديس اسرار روحانيت موجود -01 تثر صد سورهٔ زمری بانیسوی آیت کارشاد به ایب حس لتخص كاسبينالله تعالى فاسلام سے لئے كھول ديا اور وہ این پژردگارے نور پر سے (کیا دہنخص اورابل قساوت برابر ہیں) بس جن لوگوں کے دل خدا کے ذکر سے متاثر نہیں ہوتے توان کے لئے بڑی خرابی ہے بیگوک کھلی گمراہی میں ہیں۔ يدباك أيبت سيصح يهل انسان كالملعني بيغمه أخرزوان اور امام برین علیه السّلام کی تنان بی ہے، ان سے بعد درجہ بررجہ دوسر صرفر دین کے بارے میں بھی ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی طرفسي عطاشده وسعست قلبى، اسسلام لعني اطاعت اورخدا كا

نورانسان کامل سے دسپیادور توسط سے حرودین کو بھی علی قدرمراتب حاصل ہوتاہے،اورانسان کامل کی ذات اقدس ہیں بیر صفات اورد دسري تمام خوبیان ہمیشہ کے لئے برّجرا تم موجو د ہوتی ہیں۔ -إس أيئرمقد سهركي مسجيمانة عليم *تشرح صدلعين وسيعت* قلی سے ذکر سے شرع ہوجاتی ہے ،اور ف سایا جا آ ہے ، کہ اسلام كوكما حقرٌ قبول نہيں كياجا سكتا ، جب مك كہ اللہ تعسالي كى انان كودسعت قلبى عطاند فراسى ، نيزلفظ اسلام دوس معنوی ہیں اوک اعتبار ۔۔ ارشاد ۔۔ کہ اگر خب اکی مصفداك طرف-کشاده دلی عایت نه طرف سے کسی کوکشادہ دلی عنابیت نہ ہوئی تواہر شخص اطاعت ہوتی توائش سے وفرانبرداری نہیں ہو کتی کیونکہ اسسلام سے عنی اطاعت و اطاعت فجمانرداري فرما نبرداری سے ہیں، بھراس سے بعد فرمان ہے کہ جب خدانے بىن بولى کسی آدمی سے دل کو کھول دیا تو وہی حقیقی اسب لام یکہ فرانبرازی بجالاسكاب، جبائ فرايز ادى برحق كى فرابزدارى مركى ، تواس کے دل د دماغ میں بتد بج خدا کا نورطبوہ گر کہونے لگتاہے، اورذکرالی نود بخودجاری رہتاہے، جس کی دجہ۔۔اس کے قلب میں بِقّت وزمی پیل ہوتی ہے اور اس کے نیتیج میں اللّٰہ الترتعب ليكي محجزانه تعالى كم مجزا يذصو تى برايات كاست المه شريح هوجاً با ہے۔ صوتی پرایایت اس صوت حال سے برعکس ،جس میں حقائق دمعارف کے زندہ مجزات موجود ہی ،جن لوگول کے دل بنگ ق تاریک ہوں، وہ حقیقی آسلام قبول نہیں کر سکتے، جس سے سبسی

ان کے دل خدا کے نورکے قابل نہیں ہو کیتے، نہ ہی وہ خُسُلا قسادت قلبي كانتيحب کے ذکر کوجاری رکھ سکتے ہیں، پھروہ قدادت قلبی کے دسے ان گراہی اور صلالت <u>م</u>ے۔ مرض مین سب تلاہ دکر گمراہی اور صلالت کے بیابان میں ہلاک ہوجاتے ہی۔ زمین اپنے پیردگارے نورروش ہوجائیگی سورة متذكرة بالامي برردكارعالم تصح نور مقتر تعنى نور نورامامت كمختف امامت سيخلف ظهورات سے بات ميں بطور بيش كو تي اشاد ظهورات مُواب ؛ اورزين لين برردگار مخور سے روش مروباً يكى اوراعال نامه ركهد بإجلت كاا وربينم جن اوركوا هول كولا بإجائه گاادران (لینی لوگوں) کے درمیان حق سے ساتھ فیصلہ کیا جائے گااوران *یرکو*نی ظلم نه ہوگا <u>۳</u>۹ ۔ ب اِس ایند مقت سمایی نزول قس اَن سے دوران نور الممت اور رومانی دافعات کے باسے میں جو بیش کوئی کی گئی ہے اس کاتعلق چارحالات سے بے ،انفرادی روحانیت اجمساعی روحانیت باکردحانی دَور،انفرادی قیامت اوراجهاعی قیامت۔ حقیقی مورن کی انفرادی روحانیت میں نورلِمامت سے تتقيقي مومن كالفرادي روحانيت مي نورامارت جرفيضان حاصل ہوتاہے،اس کے متعلق اس آیئرکر میہ کا بیگرنی كافيضان\_ اس طرح ۔۔ کہ پنج بہ کی تنہ بلی ہوایات اور امام وقت کی تاویگی ہدایت ریمل کرنے سے نیٹے میں ہر قیقی مومن سے دل کی زمین لینے پر ردگارکے نورے روشن ہوجائے گی،اس کی رحانیت

ایب زندہ کتاب کی حیثیت ہے معجزانہ گفت گو کرے گی پیغ ہیں كى مقدس رومي لين ليذم مجزات اورم لمدواقعات سے ساتھ اس کے روحانی شاہرے میں آبیں گی، نیزکواہوں کی اُمَّ اُطہار کے پاک انوارے روحانی ظہورات ہوں سے اور اس مون سے حق میں عدل وانصاف کے ساتھ فیصلہ ہوگا۔ ابتماعي روحانيت بي نورامت اسطرح انژانداز اجتماعىروحانيت مير لورإمامت كااتر ب، كدالله تعالى كايرنورسب خام ري وباطني بإسبت كيفيت ہیں پیخیصل<del>ع کے لعا*ب ک*سلیرامامت میں سے طلوع ہوال کے</del> اورس اندأز المسعلم وحكت كيسسس روشني اس جبان والولكو بخش لبسيحاس كمنتيح كطور يرابك السازمان آن والا ہے،کہاس میں دنیائےانسانیت علم وہنہ، عقل دِدانش اور شرافت دلیگانگت سے اور ج کمال پر پہنچ جائے گی ،اور پتر م کی بُراً بیان نیست ونابود ہوجائیں گی ،اسی وقت جن کو باطس ل پر فتح حاصل ہوگی اور حق وحقیقت کا دُور د ورہ ہوگا، غلط عقائد اور نظرابت سي سيختم جوجائي سے ،اور جو سي عقيرة اور سي نظريب صرف دهى قائم رب كااور اسى دفر فرغ حب صل ہوگا۔ ىيە كوازىين كاليەندىت كە نورىسەر دىشن بور جانا، انسانتت انبيارواوليار كرزين كامطلب بيهال انسانيت ب بجوانديا وائم كانوار <u>کےانوار سے فیوضات</u> کے فیوضات سے لئے ہروقت محماج ہے، اور بی تہوانختف کے لئے ہردقت محان عقائد ونظريات سے اعمال ناموں کوسا سے رکھ کر قانون الہی

كافيصا كردينا ، بيغي قرل اورامامول كاحاصر جوجانا ، كيونكه انب يأ وأئمَه عليه السلام كاليمي أيك دين تهاجب كي طرف ان تمس م حضرات في خلام أدباطنًا لوكول كودعوت كي تهي ، ليب لايبا زمانه انبيار، أَمْتَهُ هُلاً اور برزماند ت مومنين كَفْتَحمت بي اور كاميابي كادن ہے،جس كى بېيش گوئى قرآن يحيم ميں تجگەتكە كى گنى ہے۔ الفرادى اوراجتاعى وسحانيبت كى منز كورد دونو صالتول كوقيامت بح نام مصمح بم مان سكت بي، اليي قيام ايسان قامت انسان کی کى زندگى بى آتى ہے۔ زندگی میں آتی ہے۔ اب ر باسوال نور امامت اورائس قیامت کے تعلق کا جوانسان کی جمانی موت سے بعد دا تع ہونے والی ہے ہجوانفادی حالت میں بھی ہےادرا جتماعی صورت میں بھی ہجس کی مثالیں مذکورهٔ بالاتفصیلات سے مک کتی ہیں،مگراس ہیں بیہ باست صرور بادر ب، کرجهانی زندگی میں جو بھی دومانیت باقیامت بیش آتی ہے، دہ بجزوی سب کی ہے، اور مرنے سے بعد بجروی قیام<u>ت</u> اور جوقیامت واقع ہوگی، وہ کلی ۔ غرض پیکدام اطہر کانور ہی ہے كلّ قيامت جس کی روشنی سے لئے دنیا واخر سے والے مہینہ متحاج ہیں۔ سورهٔ شوری کے انٹری رکوع کی زبان حکمت کا ایک يرمغ زاور جامع مطلب بيب،كه ياكيزو بشريت سے اعلىٰ التُدتِّعب الي کے نورِ مقتر كاحب لوة ديدار ترين مقام برالله تعالى مسح مقدس نور كاحلوة ديدار كجو كمحات

کے لئے حاصل ہوتاہے ، مگراس اعلیٰ ترین دیدار کے ساتھاتھ كلام المى ميسرنبين بوما، بار أيك حكمت أكين اشارة موسكة ب كلام حجاب کے پیچھے سے اللى تواس ديدار - نجل درج بي حجاب تے سچھے سے ہوتاہے كلام البى اوراس ربّانی کلام سے نیچلے درجے ہیں فرشتے کو توسط سے وي ہوتی ہے. اس مصحفى بيردو ت كردو حابنت كاجتنا كمباسلسل به ، وەتىن درجات ئېيىشتىل ب، بنيانچەسىپ نىچلە در بىچە يەكئىل روجانیت کے تین علیات لام دحی لآماہے، اِس کے اور پیسے درجے میں نورالہی نور د درجات بى جاب ل بيج سكالم فرأ أب اورسب اوريك درج میں یوررحانی صورت میں خید سیکٹروں سے لئے اینا جلوہ د که آب ، مگراس انتهانی دیدار کے موقع پر کلام نہیں ہوتا، ہاں ایک جامع قسم کا شاره هوتا ہے۔ بيس أسى قب أون تص مطابق الله تعالى في عالم امر الترتعالي في حالم ام سے ایک غطیم رو<u>س آ</u>خصر ے ایک عظیم *رض استحض*رت پر وحی فسب مانی تھی، اور *شریکان*نا ک يروح فسيرماني تنحى ر إس واقعه سقب ل آسمانی کتاب اورامیان سے انتہائی درجات ے واقف نہ تھے، کین اللہ تعالی نے صور کرم کی اس وہ اپنت كوبجودي بهيتهى اوررفرح بمي، نور نبايا جب كي روشني بي يغيظ ا سب كچر جان ك، اور اس نوركى روشى سے الله تعالى ايپ نے بندوں ہیں۔ جس کوچاہے ہایت کرتاہے۔ إس بيبان كاخلاصه يدمجواكه نورامات" أوصيت آ اِلَيَكَ رُوْحًا " مح عنى يس نصرف وى اور قر الن اطق

کی حیثیت سے ب ، ملکر بیا کی عظیم رقسے مجی ہے ، اور جب ا «جَعَلْنَهُ نُوَرًا» كارشاد آياب، دبان نورامت المان کاب لینی قرآن صامت کے اسرار مخفی کے لئے روشنی تھی ب، اور جوارشاد برواب كر ، تهدي به مت تشاع مِن عِبَادِنَا "اس کے اعتبار سے ظاہر ہے کہ یہ نوروہ ہے، كهجرك ذريبا سالله تبارك وتعالى فيصورا كرم س قبل مع تمام انبياً كوبھى وحى كر ب رہنانى كى تھى " وَإِنَّكْ لَتَهَدِي اللي حِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ " كَتْعِلِم م مُعْلُوم بَوْلْب لہجب رسول خلاکو بینورحاصل مجوا تو آپ نے لینے وقت میں اسی **نورکے ذری**لے سے راہ راست کی پراہت کی ، ا ور يتقبل كى برايت سے لئے حضوث نے تجکی خدا امام كومقر ف مایا بيم نورامام بي منتقل بوكيا - المتستمد كيلي بي مقالق ومعارف قرآني حكمت كى زمابن \_\_ اورر وحانى مشابوات محرابت كى ردشى ميں تبائے گئے۔ نوراني محذاست سورۂ حدبیکی نوبھے آیت میں نورکے باتے میں بارى تعالى كاارشادى ، وە (الله) ايساب كراينى ند يرواضح نتانيان آبارتا ب تاكدوه تمكو تاريميوں في نور كى طر نكال دماور بشيك الله تعالى تم برط اشغيق مهربان م يهال عقل ودانش سي توب سويي كامقام م يه

نورامامت ابكسحظيم رفت بھی ہےاور قرآن صامت سحامه ارمخفي کے لیے روشنی تھی یہ

جن ماریحیوں میں سے ایک مسلمان بالیک مومن بادئ بر تن عسک بغیر بزات خودنکل نہیں تا، دوکس نوعیت کی تاریحیاں ہیں ؟ کیا ہیات درست ہوسکتی ہے ،جو ہم کہ ہی کہ بید وہی تاریحیاں ہیں سجيجالت فناداني اورزمان دمكان سطي بيباكرده مسائل كي الجنول سے انسان کے دل ودماغ میں پیدا ہوتی ہیں، ظاہر ہے کہ واقعاً ان ماریکیوں کامطلب نہی ہے، پھرلاز ماہم کو سرچھی مانناہی پر ای کا کہ جہالت ونادانی اور سائل نو کی ار بیجیول سے لکل جهالت دنادانی کی حافے کا ذرایہ صرف ایک الیتی تازہ ترین ہواہت ہی ہو کتی ہے جو تاریحوں۔۔۔خات صرف امام وقت کے كرالله تعالى كى طرف سے نازل ہوتى ہو، اوراليس رابنى باليت وبيلے سے حاصل ہونے أتحضر يصلعم سے بعد صرف امام وقت من سے وسيلے سے حال والی رتانی پدلیت سے ہو کتی ہے اپنی سی حکمت آیڈ مذکورہ بالامیں پوسٹ ہے۔ مل حتى ہے۔ قرآن يحيم فسحان مبارك الفاظ كى روشنى بي جوارت د ہوئے ہی کہ ، وہ (اللہ) ایساہے کہ لینے بندے پر داختی انبال نازل راب معلوم بوتاب كدند صوف خلاكا كك خاص بنده (انسانِ کال)، ی ہرزمانے میں موجود ہوتا ہے، بلکہ ساتھ ہی ساتھ خد انسان کامل پر بدلے خدا کا يفعل بھي ہميشہ سے لئے جاري رہتا ہے، کہ وہ لينے بن ف ہوئے حالات کی ہاہت خاص پر بدے ہوئے حالات کی ہرایت نازل کرتا ہے ، اور نازل تراسعه خدا تعالى تصفيقى عدل دانصاف كاتقاضا بمعى تيمي ہے،ك الله تعالى ك نور كاستر شيه مد دايت ظام وباطن مين ممين كيل جارى وسارى رسب ، بنيانچ بى ترريكاننا يصلم برعه رينجوت کے دوران قب آن پاک کی ظاہری نشانیاں (ایات ) نازل

ہوتی رہی ہی ،جن کو تنظیلی نشانیاں اور ظاہری ہایت کہتے ہی، اور برزاف ب اام بری پیش آن جمیم کی اطنی نشانیاں از ل رزمانے کےامام برحق پرتسران بحيم كى باطسنى *جو*تى رہتى ہيں، جن كو تاويلى نشانياں اور باطنى ہو*ايت كہتے ہي*ں ، تاكه نشانياب نازل موتى ديتى قیامت سے دن کسی زمانے کے لوگوں کو بی عذروب انہو سیے کہ ان کے زلمنے میں اللہ کی پراییت کا کر بن آسان ترین کر لیعہ موجودنہیںتھا۔ اكراك ذاتي طور يرجى إس حقيقت كى مزيد تحقيق كرك آسمانی کتاب کی تادیل مطمئن ہوجا،اچاہتے ہیں،کر کس طرح آسمانی کتاب سے تکمل نزول ذمانة ولأزتك بتدريج کے بعد زمانۂ دراز تک اس کی ندیج ی اویل نازل ہوتی رہتی ہے، نازل ہوتی رہتی ہے۔ اوركس طرح استاديل كيحمل طور برآف كساته ساته سا قیامت برما پہوجاتی ہے، تو اس کے لیے کرانے کیم کی اِن تم ا تاديل ت محمل طورير آنے کے ماتھ قیامت ر ایات کے معنی بی*ن غور کریں ، ج*وّنادیل سے تعلق ہیں ، خصوص ًا بر پاہر جاتی ہے۔ الله ، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، میں، اور سیسے بڑھکر کے بی آپنور كريں، بھرآپ كوينچنياًاس حقيقت سے تعلق اطمينان قلب جاصل مولكاً، كەنتصرف أسمانى كتاب كى نازل شدو آيابت كى نادلى تىرىچ نازل ہو تی رہتی ہے ، بکہ دوسری بہت سی چیزیں بھی الیں ہو تی ہی کہ جن کی مادیل بحب رصّہ درازے لعدخاہ رہوجاتی ہے۔ بس جاننا جاب بنكر امام زمان عليا الصلوت والت لامك حقیقی دمن کے دل و پاک پرایایت سے جب حقیقی مومن سے دل سے جہالت دنادانی کی دماغ يس امام عالى قام ، تاریکی دور ہوجاتی ہے ، تواس دفت امام عالی تقام سے نور <u>کے</u> کے نور کے کمی دعرفانی علی وعرفانی معجزات اِس سے دل ودماع بین طہور سز بر ہوتے معجزات كاظهور

- 04

انسان کامل کامونین کو تاريحوب\_\_\_نكال كمه نورمعرفت كمطرف یے آبار





دنياكامشابرة كرتار يتاب ، يرجحوا الله تعالى كالمين خاص بندي پر داخ نشانیان نازل کرنا اورانسان کامل کامونین کو تاریکیوں سے نكال كرنو ثيعرفت كىطرف ف انار مۇنىين،مومنات درنور سورهٔ حدید کی بار ہویں آیت میں انفرادی روحانیت اوردور قیامت کے اہل ایمان اور نور امامت سے بالے مسیں ارشاد ہے کہ اجس دن آپ مونین اور مومنات کو دکھیں گے ،کہ ان کانوران کے آگے اور ان کی داہنی طرف سی کر اہوگا، آخ تم كولبتارت ب ليك باغول كى جن كے نيچے سے نہر ہے تاہ ہے ، ان میں تم ہمیشہ رہنے ولیے ہو یہی بڑی کامیا بی ہے۔ اليرمفترسد بالاكاحكمت آكبن اشار فييه يحدم زول في انفادى روحانيت بي بھى اور د د يرقيامت بي بھى امام حى حاج کاپک نورونین دمومنات سے ساتھ ان کی پیشانی یاداہنی طرفسے کلام کر ارہے کا ،اور' دیشعنی ،، سے یہ عنی ہی کہ اسوقت اہل کمان كى روحانيت كى بي شمار ننرليس اس نوركى روشى ورينما نى ميس بڑی تیزی کے ساتھ طے ہوجائیں گی، نیز اِس لفظ کے بیٹی بھی ہی، کہ بیڈور حقیقی مونین کے دین ودنیا سے علق ہرے مکی ہتری اور بطلانی کے لئے سی کرے گار یہاں البتّہ بیرات قابل ذکرہے ، کہ مخلف اعتبارات سے

رست بي، اورده تهيشد لينه باطن بير اكي عجيف غرب علمي

نويطِق کې پختف صافتيں اور جدا جدالسبتيں ہواکرتی ہيں ، نورُطلق کی تب بیں لينى تسرار جليم ميركم مي السباب لوركوالله تعالى سي منسوب كرت موت فسروا باجا كاب كه دو نور الله كاب "تجريقن جراغ وغير جيسالفاط سيمفهوات كااثناره هوتاب كه دونور ىيىنى بركاب، يُعض آيات اينى زبان حكت سے تباقى ہيں كە<sup>رد</sup> نور امام کاب، ادر بیاں آینرندکورۂ بالاسے ظاہر بے کہ"نورمومنین ق مونات کاب، السر حقيقى مونين كونو ريفترس سے اس قسانون وحدانيت اورنطام جامعيت يرنبوب غور وفسسكركرنا جابت، كەنورولىركى اس كثرت نمانى بىر كيارازىپ ب بهرجال جانبا جابيئه كمذوركي يتخلف سسبتين ابني ابني عجكه پر بالکل صحیح اور درست بین اور ان میں ذرّہ ہم جوجی سک نہیں نیز نور شراعد اصافتوں کے باوجودایک ہی جاننا جاب شف، کدان جدا جد اصافتوں کے باد جود نور ایک ہی ہے، اوراس بي كو تى دو تى نہيں، كيس اس م عنى، حقيقت كور صفات كماليهم ومى بي جور ألله نُوَرُ السَّط في ت وَالأَرْج فِ <u>سے مقام پر ہیں۔</u> منافقين،منافقات ورنور مذکوره سوره کی تبر ہویں آبیت میں منافقین ،منافقات اورنور المامت سے باہے میں الله تعالی کا ارشا دکر آمی ہے کہ: *ىس روزمن*افقين اورمنافقات مومنين ـ ـ كميس تصحير بمارالنظار كركوكه م بهى تمهاي نور ا تحج روشنى حاصل كركي ان كويجواب

منافقين كى روسول كى زبا<u>ن</u> حال بیوند

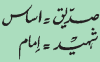


د یا جائے گاکہ تم کی پنے پیچھ کور ط جاؤ میر دیاں سے روشنی تلاکش حاننا چلههٔ کهمنافق گوک منصرف دورِ قایست در دحانی دور) يں اہل ايان کى تيزر فارر دومانى ترتى ير شك كريں گے، ىكم ہزىلنے میں نور امامت کی شاندار رہنما ئی اور مونىين کی تىر قى اور کامب ابی دیکھ کرمنافقین کی روحیں زبانِ حال سے فراِ دکر تی ہیں، کہ خدا سے لئے ذرائبھ ہوتا کہ ہم جی تمہارے امام کے نور کی پالیت مین ظاہری وباطنی کامیا بی کی <sup>نا</sup>نے زلیں طے کر ٰیں <sup>م</sup>گران توزبان حالت بيجواب دياجا تاب كمتم تواريخ اورعقا بدك رايت بیں از سرنو تحقیق کرتے ہوئے لیٹے بیچے جلو،اور تم نے *حس دوراب برآ کرنور کایک دامن چو*ڑا تھا، اس کے تعلق سوي اورابنى فلطبول كالعتراف كرك ليفتمام عقائدكم اصلاح كرويم يمكن بيكه نورسط\_ نورجاص بونيكادرج سورة حديد كي أنيسوس آيت ميں الله تتارك وتعسالي كامبارك فسسطان ببسب كمردا ورجولوك الله اوراس كيبغم قرل ہرایان لاکھے ہیں (جدیہا کہ ایمان لانے کامن ہے) لمیاہے ہی لوگ ایندرت سے نزد کیے صدیق اور شب ہید ہیں ان تحیلتے ان کا سب اوران کانویے۔ إس آير کريبه کے باطن ميں مہت س

ہیں ہنچا ایک حکمت بالغربیر بھی ہے، جو اس بات کی طرف انثارہ کیاگیاہے،کہتمرع سے اختراک ایمان سے بہُت سے درجات ہی،صداقت ایک ایسی صفت ہے جوایان کا ل پنے سے حاصل ہوتی ہے ، اور صلقت سے بھی کثیر مراتب ہیں ، ىچى **مداقت** درجەكمال پريىنچ، تواس دقت مردمون ب جذئب جب داور شوق شهادت بيد الهوتاب، اور شهادت بھی کئی رُتبے ہیں، بھراس کے بعد اجر وصلہ کے مراحل آتے ہیں اوراحب رکی بھی بہت سق میں ہیں،اوران تم ام خوبیوں کے فيتبح كى صورت ميں نوركا در دارہ كھل كرر بتا ہے ۔ بسمعلوم بواكه قيقى ثومن كى روحانيت كاست ادنجا ورجدوه بجهال السكوامام برجق يحص مبارك دمقدس فدركا مجزاني دىدارادر رس اف زامشابد ، بور كماي ، يدوه تقام وحديت ہے، جہاں پر چیتھی موندین کی روحیں امام اقدین سے نور سے ساتھ مل کراہی۔ ہوجاتی ہیں، یہی سبب ہے ، ہوارشاد ہُواہے ، کہ حقيقى مؤننين ،جنهوں نے خدا اوراس کے رسولوں پر جد بیاکہ چاپنے ایان لایا ہے، اپنے برر دگارے نزدیک مستریق اورس سید جیے ہیں، لینی ایسے مؤندین اساسول اور امامول کے نورس واصل ہو کیے ہیں، کیو کہ ادیلی زبان ہیں صد لعیت بن اساسول کو کہتے ہیں اور شہداء امامول کا نام ہے، اسم عنی میں كەچەناطق يېغىبر يېپ سە برناطق يېغم كايك اساس تېواپ، جنانج جصرت محمد مصطفة صلعم سحاساس حصرت مولاناامام على تمص

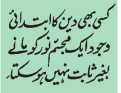
صداقت إيمان كامل ہونے سے حکس ہوتی ہے۔





رشول اكرم كى نبوّت د دسکالت کی تقسے دیت





جهول في منصر فت تخصى اور ذاتى طور بر قرآن د تشريعيت كى تاویل کرے حضوراِکرم کی نبوّت ورسالت کی تصدیق کی ، مکلم پنی باك اولاد يحسب سلة امامت تح توسط سي عبى ناويلات كليه دردازه هرباركهول دباجس سيح بينه سم الخا تخصرت كي مرتب ا پى<u>نىيەي كى تصديق ہوتى ر</u>ېپ، اور اسى تا ديلى تصديق كى صر*ور*ت کے پیش نظراللہ تعالی کی جابنے ناطق پنچ پر کے ساتھ ایک صبّیق مقرر ہواتھا ادرصدیق سے عنی تصدیق کرنے سے ہیں، اور شہلا امامول کا مام اس معنی میں ہے، کہ تنہ ار گوا ہوں کو کہتے ہیں جس سے أمَنَرًا لمارم الربي كمير كمدي حفات دنيا والوب سے اعمال سركوا ه ېنځ چونکه د پېلېدار د نيااور زمانه مير حق وحاصر جويت چې به ورته شرم بزرابيت خدام صقرتكرده نوركى موجودكى اورر بنمانى سے بغير يونى بھی نظر تیا در مذہب طُول زمانہ کی ٹر خطر ار کمپوں سے سلامتی کے ساته گزر کر حوض کو تریپر دارد نہیں ہوئے تماً،اور نہ کسی دین کا ابتدائی وبودایک محبتم نورکو مانے بغیرتابت ہوسکتاہے ،اس حقیقت کے باب بي سورة حديد كى المحاتب وي آيت كايدار شاد ب كرم الحايمان والوبتمالله سے ڈرواوراس سے رسول (محس شد) پرایالاؤ (تاکه خدا) تم کوانپی رحمت سے د وجیے عطافرمانے گااور تم کواپیہا نورم قريكر دب گارتم اس بے ذراي جا يسكو گے اور تم كو نخب س دے گااورالله بخت والامہر بان ہے۔

إس تَبْرُ أيت كي تفسير بيب كه الما يان والو إ *جودائرة اسلام بي داخل ہونے جو ، اب خدا ۔۔۔ ڈرو، لینی* نیاّت،اقوال اوراعال میں تقوی کو لو نظر کھواور خداکے بنو، تاكهالله تعالى بدرلية رسول مقبول تمكوا بني رحمت سجيل ے دو حصے عطاکرے کا بعنی ظاہری دائرت اور باطنی ہائیت كاوسيار بيداكر والماورتم كوايدانوركيني المام تقرركر ويكا، كهاس كاسب المرقيامت بماسجلا ارب كلاء كاكم تعريني اور دنياوى طوريرزمان يس ساته ساته منزل بنزل أسط بره سکوگے، یہان یک تم سلامتی سے ساتھ حوضِ کو تریپہ دارد ہو جاؤسے۔ يبغ اورامام كانور خلاكانوريه اِس کَمَا بچہ کے موضوعات کے سلسلے میں پہان کک آیات نورے جو کچر حقائق دمعارف بیان کئے گئے ،اُن سے آپ پر بیعقیقت داضح اور روشن ہوئی ہوگی، کہ خدا کے مقدّ س نور کامظہرانسانی ہرگیت سے لئے بلباس لینٹر بیت ہمیشداس دنیا توراكبي كامطهران ني ہیں حاصراور موجو دہے، جس کی حاصری دموجو دگی سے بغیر عِسَالِم بدایت کے لتے بلیاس بشربت بمبشراس دنيا ادبان کی ستی و نقار قطعاً نامکن ہے ، اِس حقیقت کی کیکے کم یں حاضرد موجو دے۔ اورروشن دلیل میہ ہے ،کہ مادی نورلعینی سوّ ج کے وجود کے بغیر إس مادی کائنات کا دسجوداورنط م کم بھرکے لئے بھی قائم نہیں

رەسكتا،كيونكەبىرسارىكاننات اوراس سےامدر جوكىچەموجود ہے وەسب سۇرحى بىلە يناە كىوينى قوتوں سە يېدا جُواسب ،اورىيە سارامادی نظام سورج ہی کی ہم گرطاقتوں پر قائم ہے، بیسب کچه خطه نو پخ آک مثال ہے ، جو بھی پیغم کی حیثایات سے اور ہجیامام کی صورت میں ہوتا ہے ،جسکے از لی وجو دِمبارک مطه نورغدا کے ازلی دحود سے بتدر این عالم ادیان ہیدا ہوا ،اور اسی منظہر کی ذات بتند اونی مارک سے بت رزیج عالم اديان بيدا هوا ـ ككطرف سيتمام أدباين كوعلى قب يمراتب براميت حاصل ہوتی رہتی۔۔ بیٹ اگر بفرض محال عالم دین ہیں یہ پن جہز ہو' توسلسےادیان نیست ونابود ہوجائیں کے السم عنی میں ارشاد مُولسك، وَكُلَّ شَكْ الْحَصَيْنَاهُ فِ إِمَامٍ مُتَبِينَ. اس کامفہوم ہیہہے کہ امام کی نورانی مہت کی بد دلت ہرچیز ِ امام کی نورانی سبتی کی محفوظ ہے، بیونکہ اس کی مقدّر ہو ۔ سی لور محفوظ کی حیثیت بدولت برجيز محفوط سے ، کہ ہرچیز کوا مام کے نور نے کھیر کر کھا ہے۔ ------بپانچہ نورِامامت کی اسی دائمیتت اوراس کو بچھانے کے لئے کافروں کی ناکام خواہش وکوشش سے باب میں سورة صف کی آمھویں آبیت کا بدارشاد ہے کہ ؛ وہ لوگ چاہتے ہی کہ الله کے نورکولیٹ موہوں سے (بچونک مارکر) بچادیں، حالانكهالله لينه نوركو كمال كم بينجاك رب كالهرحي كبركافر لوگ انوش ہوں ۔ جاننا جابية كراكبا لتله تعالى كي نور كامظهر عالم ظاهرين نہ ہو*تا اورعالم باطن ہیں ہوتا ، تو اُس صوریت بیں کا فرلوگ فلا کے* 

نوركو بجان كااراده مى ندكرت ، كيوك كافرون كاارا دە صرف إس دني كى ظاہرى جيپ دوں تك محترد باورالله تعالى بھی ان کی خواہش کی تروید کرتے ہوئے یہ نہ نے مانا، کہ سیں اسپنے نورکو دریخ کمال کے بہنچاکر ہی رہوں گا کمپ معلوم ہواک خداکایہ نور اِس دنیا میں ظاہر ہے۔ خلا، رسول اور نور امست سورهٔ تغابُن کی اُتطویں آیت میں اللّٰہ تعالٰی کاپارشاد ہے کہ بیس تم اللہ تعالی پراور اس کے رسول پراورائس نور بر ىبويمەنے نازل كياب ايمان لاؤا درالله تهاسے سب اعال سى فجروارسى كلاء إس آيَرَكُم بسه جزحقيقت صاف طور بيرطا هريوتي ہے،اُس سے کوئی بھی دانشہندانکار ہند کر سکے کا،کدارس میں تین مقدّس بيول كاجدا جدا ذكركياكيا ب، اور ترتيب سے إن تينول ذوات مقدسه يريم آيان لاف سے لئے فرت ان ټين ذ داټ مقدسه بر اييان كامل ہواہے۔ چنانچ سے يبل امر الك الله تعالى برايان لاؤاس حکم کے تحت دہ تمام نیک ہاتیں آگئیں ہوخدامیا بیان لانے اسمار وصفات پرایمان لانا ، اِس کے فرشتوں ، تنابوں اور ان پنچ میں پرامیب ن لانا ،جو آنحضرت سے قبل دنیا میں

بھیچ گئے تھے میمارشادے کہاس کے رسول یونی حضرت محمد متصطفا (صلى الترعليد وآلدوسكم) پراييس مان لاؤ،اس حکم بیر سلانی کی تمام بنيادى باتين آكئين' جیسے انخضر ثن کی نټوت ورسالت پايان لانا، قب آن باک ورجن ماننا، اسلام اور آنحضرت کی تمت م تعليمات كوقبول كرنا دغيربه إس ت بعد الله تعالى كايب مان ایمان لاؤ، جوہم نے نازل کیاہے، ظاہر ہے کہ بیراک نولیامت كورامامت كوالتدتعا لأر فيذاطق تحاتسان بىكاب، بجوازل معموجود ب، جسكوالله تعالى فناطق نورانيت \_\_اسكس کے آسان نورانیت سے اساس کی زمین شخصیت پرنازل کر كى زمين شخصيت يرمازل ديا، بالفاظِ دَبجري نُوراً تخضرت كى ذابتِ والاصفايت حضرت مولاناعلی کی تفکر مستی میں منتقل ہوگیا،اوراولا دِعلی کے سلسله امامت میں ناقیامت قائم ہے،اور اِس مُبَارَك نور بر ایان لانا برب ، کرمذکورہ سیل کے اُتُمَةُ طاہرین کو «میے نُ حِتْداللهِ "مان لياجام، لعنى يقبن بوكه يدام الله تعالى ی طرف مقرر جوئ بن ،اوران کی ظاہری وباطنی برالیت يرمل كياجات، اورنورك اتناس س بدسم مامت وسد، کہانسانیت اور مذہب سے دور و دراز راستے ہیں طرح طرح کی تاریکیاں اورگوناگون ظلمتیں آنے والی ہیں ،جن کے لئے نورامامت سے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ جاننا چلېنے، که اِس آيد مقد سکامقصد منشار بھی ليسا

ہی۔ جیپاکہ ایڈاطاعت کا، جوفرمایگیا۔ کہ، اے ایما قبالو تماللته تعالى كاكها مانواورر شول كاكها مانواورصاحبان أمركا بهىجو تم کمیں <u>سے ہیں ہ</u>ے۔ پیس معلوم جوالدامام برحق کوامرا ور نور دونوں کا مرتب بَہ امام برحق كوأمراور نور عالیہ حاصل ہے، اینی حس طرح خدا اور رسول نے امام عالی دونول كامرته ببحاليه حاصل ہے۔ مقام کوصاحب مرمقر فب مایا، اس طرح نوریمی اسی کے سيردكر دياكيا، كيونكه نورك بغيرضا كمرمني وخوشنو دى سے مطابق امر فرمان نہیں ہوست تا، اور نہ ہی امو ہولیت سے بڑھ کر نور کا ندركامقصدام وبدابت كونئ اوثقصد ہولیے۔ نورايك زندذك جانناجاب كمعجزو مميشه انهاني عجيب غربيب ميهتنا ب، اگرده ایساند هونا، توسوخره بی زم بی کهلاتا، چنانچد بعض حقیقی موننین کواینی ذات کی معرفت سے ایک اعلیٰ دربے مراحققیت كاعلم جوتاب ، كەنور إمامت نەصرف ابنى ذات قىرس بىم يى ایک نہایت ہی درخت دواور تابناک جہان ہے، بلکہ بیر ہر نورامامت هرعا کے باطن میں ایک عارف کے باطن میں بھی ایک ایسا نورا دی عالم س کرمشا ہے ہیں نورانی عالم *بن کرمثا<del>ر</del>ے* اتاب ، س كاقل و دوح توكى ، كاثب تى اور يم كَثِر التربي ا ير آآمي-در ج کی ہے ہی، مگر جیرت اس بات کی ہے، کہ اِس عالم نور کی ہرچیزگویاایک فرشتہ ہے،کہ اس ہیں ایک پالیزور ور کے بھی ب<u>داوراً کم اعظام محمی۔</u>

بناربرين جانبا جابيئة كملوركي لاتعداد صفات ميس *۔۔۔ ہرصفت ایک عظیم زندہ فرشتے کی حیثیت ۔۔۔ ہے* ، پنیا نچہ اِسی سیلیط میں نور کی ایک زندہ صفت '' ذکر''بھی ہے ،جس کے کنی معانی ہیں۔ اب ذکر جونور کی صفت ہے، اس کے معافی میر ہیں؛ آ ذکر یا دالهی جس کی بہت سی قیمیں () ذکر یہ قوتت ذاکرہ ⑦ ذکرة قرآن محیم ۞ ذکرة نصیحت ۞ ذکرة بینم اور امام کالقب۔ سوال ، نوراگرذکرے اور ذکر کے معنی باد الہی سے ہں، تو تباؤکہ نور میں باد الہی کس طرح سے ہے جہواب ہے تقیقی مۇنىب كولىقىن بوكە نوركاسۇخ آسمان امامت مىرىجى اورىجالت عکس عارف کے انڈرل میں بھی ہمہ وقت الله تعالی کے معجزانه ذکر کاحامل ہوناہے، لعنی بیرنور کے معجزات میں سے ہے، كراس بيس الله تعالى ب اسمات عظام بي ب كونى أيك اسم نحود بخودابيب قدرتي أوازين كمه دائمي اور سلس ذكركي صوبة الفتيار كرللي ، جب كي أيك ظاہري مثال اليي ہے، جيسے کو ٹی خلانور انسان لینے راکٹ سے ذریعے جب سیارۂ زمین سے دائرہ کشش ے اہر کا ایے ، تواس وقت وہ راکٹ کو اُڑلئے یا نہ اُڑلئے ، بهرجال وماب کی لاوزنی کیفیت اس کواوراس سے راکھ کو انٹنانے ہوئے گھاتی رہتی ہے ،کپس یہی حال اِس عارف کا بھی ہے ، جس کاذکر تولیشات نفسانیت سے دائرہ کشیش سے نکل کر نور

نوركى إيك زنده صفت ارد کر "جھی ہے۔



امامت کے خلامیں پہنچ جیکا ہو۔ سوال : ماناگیاکه نورکاایک نام ذکریمی ہے ، مگرنور ذکر سے معنی میں قب آن کس طرح ہے ؟ سرحاب ؛ نور ذکر کے معنی یں قرآن اس طرح سے بے کہ ذکر اگر ایک طرف سے نور ہے نور، ذكراوردم قرآن تودد سرى طرف سے قرآن كى روح ہے، بس نور، ذكراور روح ایک، پی حقیقت کے قرآن ایک ہی حقیقت کے نخلف نام ہیں ،اس کانبوت بیہ مختف نام بي-مقرآن جکیم کی <sup>۲</sup>۲ میں ارشاد <sup>م</sup>ولیہ کرقرآن دخی کی کیفیت میں اب بھی ایک نی بخطیم و جسے اور نور سے ر نېزاسې رفن اورنورکو ۲۵ مېن د که نام جمې د پاکيا ہے، چانچارشاد ب اور بم فرآن کوذکر کے ایک اسان کردیا ب تو کونی ب کدوکر کے قرآن کوذکر کے کے آسان کر دینے قرآن کی زندہ دیسے ایٹر كامطلب بيب ، كد قرآن كى زيده رض الله تعالى سے اسم بزرگ تعالى کے اسم بزرگ میں بے جوامام زمان کا نور بے ، حضور اکرم نبوت سے پہلے لینی امام زمان سے نور بزرگ اسم کاذکر کرایا کرتے تھے،اور اسی سے قرآن یاک کانہور میں ہے۔ ہُوا،اوراب بھی قرآن جس کی کر صابیّت فورانیت اِسی اِسماد ک إسى ذكر ميں موجو دہے۔ جيساكه بتاياكيا كمونور سيح نامول ميس سيسابك نام ذكريهي ہے،اور بیان ہُواکہ ذکرکے یہ بیمعانی ہیں ، کپ اس چطنیقت ے باسے بیں سورہ طلاق کی دسویں اور کیار ہویں آبیت کا بیار شاد ب كرابخيتن الله تعالى في تمهاري طرف أيك ذكرنازل كياب ايب ايبارسول جوتم كوواضح نشانياب برمضاب كالهليب كوكوب

کو جوائمان لائے اور اچھے کام کریں تاریخیوں سے نور کی طرف \_لے آپنے۔ إس آي محكت أكين كاظام و مطلب بد ب كفاوند عالم نيد د نيايت اسلام ميں ايب ايسازنده اور مجبر ذکر بھيچا ،کہ اس پی ذکرے تمام مذکورہ معانی اور اوصاف بدر رجزاتم موجو د تھ، جورسول مقبول شھ، دوسرى طرف سے اس سے باطنى رسول مقبول زنده اور معنى باياويل سي ، كە تقبقى مۇنىوب اور عارفوں سے باكسي دە فمجت مذكرتهي دل ددماغ میں اسم اعظم کاذکر ڈالاگیاہے ،جس میں رحمت عالمين اورامام مبين كانور واعدو جروب ، جرم يشهر فسمانيت اسم اعطب میں رحمتِ عالمين اورامام شبين كا ہابت اورعکم وصمت کی روشن آیات پڑھتا ہے تاکہ ومنوں اور نورواحب موجود نكوكارول كوبهالت وناداني كى تاريكيون في نكال كرايني ذات کی انتہائی معرفت کی روشن کی طرف کے اسے ہے۔ نوراوردورروحانيتت سورة تحريب دور ب ركوع سے تدرع العني ٢٠ مي محكر المايان والوتم الله كى طوف خالص توبركرو ، قريب بهكتهارا يوردكارتم في رائيال دوركر دے كا،ادرتم كو ایک ایک این داخل کرد کے گا،جن سے نیچے نہریں جس میں ہیں، أس دن الله تعالى نبى رصلهم كواور جومنين (ما بعداري كي روي ) ان (لینی پیغمبر) کے ساتھ ہیں ،ان کورسوا نہ کرے گا، ان کا لوگر ان سے دلینےاوران سے سلسنے سو کرتا ہوگا، کہیں سکے کہ

اے ہماہے دت ہماہے لئے ہماہے اِس نورکو بوراکہ دے اور ہیں معاف فرما بیٹک توہر چیز برقادرہے ۔ اس ایپیشقد سر کی حکمتوں کے سلسلے میں بیرے ،کہ موما سب لمانوب سےادر خصوصًاعہد بنتوت سے لمین سے فرمایا جا تا ب كر أ ايان والواتم الله ك طرف تورَّ بفصور كرو يلعي لي لوكو إجنوب ف اسلام قبول ركيا في الله تعالى كم طف خاص ورسجتى توببركمه لو مطلب بيكه ظاہري اور باطنى كمنا ہوں كھ انتهائی ندامت سے ساتھ ترک محد دواد راینی بنیّت ، قول ادرعل كى واجي طوريراصلات كرو،كيونكرتوبر إلى الله تصفي دل و توبه إلى الله (دل و جان مے خداکی طرف جان سے خداکی طرف رجوع کرنے کے ہیں، جس سے لئے ر توع کرنے) کے لئے تزكيَّهُ نفس اورتصفيَّهُ قلب كي ضرورت ہے۔ تركية بفس اورتصفي اس سے بعد جوالفاظ ارشاد ہوئے ہیں، اُن میں نور قلب كى مزورت ب ادرروچانی دُوریےانقلابات کی بیش گرنی کی گئی ہے، اور روحانی دُورکی بابت بیجانیا صرور می ہے کہ اس کی دوصور تیں ردس نی دور کی دو ې ، ايك صورت بيكه وه باطنى طور ميمېيته جارى دسارى ب، صورتیں۔ اوردوبه ری صوّت بدے، کہ وہ ایک مقرّرہ وقت میں ظاہر ہو كردنياوالو كومتا تركيس كار اب اس مقام برقران حکیم کی حکمت کا پراصول قابل ذكرب كقرآن تجير بي جرب أن كهلي دنيا والو ب كي احتساعي حالت کے باہے میں کوئی پیش کوئی کی گہتی ہے، اس کے اندر لوگوں کی انفرادی حالت کی بھی ہیشیں گوئی پرسٹ بیدہ ہے ،

مثال کے طور برجن آیات کرمیہ میں ایسی قیامت کا ذکرا آیا ہے *جوموت کے بعد واقع ہونے وا*لی ہے، ان میں انسانی ا**ن**سا د کی شخصي قيامتول كاتبى مذكره موجو ديسے به چنانچەخالص اورسچى توبىبسے صكم كے بعد فرما ياكيا ہے كە "قرىيب بى كەتمپارا بچرىدىكارتم ، برائيان دوركىردىپ كا، إس ارتباد يساكي تو تيعلوم بوتا الم كمناف ولنوب اوركنا بو *سے توئبنصو حکمہ نے کے* بعد بھی د*منوں میں تچوالیسی ٹرا*ئیاں باقى رہتى ہيں،جنہيں وہ نود دور نہيں كريكتے، دوبہ ابيہ پتہ علياً ہے، کہ خالص اور قلبی طور برتو بہر نے کے بعد امام وقت کے وسيلحس الله تعالى كى رحمتون كا در دازه كم جلب كي أمير ب بہاں پر بیصر وری سوال پیدا ہوتا ہے، کہ وہ کو ن سی برائیاں ہیں،جن ک**وم**ون اپنی ذات سے تو بَرِنصور کرنے کے باوجو دبھی دورنہیں کہ سکتا ? اِس کا جواب بیے کہ انتہائی صد کی تو بر کسف سے بعد لفسانی گناہوں کی امکانیت البتہ ختم ہوجاتی بيے، محمد مذہب میتعلق باطل خیالات اور غلط نظر پایت ایسی چیزی ہی،جن کومٹانےسے لئے تبہاتو ئبنصوں کا فی نہیں ہو۔ سکتی، بلکهاس سے ساتھ خصوصی ہواہت اور علم تو حید کی صرور ست ہے، جواہ م زمان سے ویسلے سے حاصل ہو کتا ہے۔ بعدازان ارشاد ب كه ? اورتم كو ابس باغوں مير واخل كردي كا،جن تحييج نهر ي عليق ہيں ٰ، بير ہشت روحانيت کے اُن باغوں کا ذکر ہے،جن کا تعلّق ندصرف انسان کی دور سری

خالص اورقلبی توب کرنے کے لعد لوسیلہ امام وقت الله تعالى كم رحتوں كادردازه كمسل حاتاہے۔



،ی زندگی سے ہے، بکہ اِسی زندگی کی روحانیت میں بھڑنے طور بیان کامشاہ دی کیا جائے تک سے ،جن ہیں انسانی عقاق جان سے کتے ہوت کی تعتیں اور لذتیں موجود ہیں، ایسے باغوں کے ینیچ مائیرالہی کی نہر بر صلیتی ہیں بعینی ان رصانی درجات مېر غل کې کاسب ، نفس کل کې خليق، ناطق کې سن پا اړ اساس کی تاویل کی قوتیں جاری دساری ہیں۔ مٍ ارتباد مُواسب كَنْ أس دن الله تعالى نبى رصلعم ) كو اور جرمونین (فرمانبرداری کی ژوسے)ان سے ساتھ ہیں ان كورسوانه كريب كاً؛ يد داقعه رضحاني دُوريسة تعلق ميه، رضاني د کارد نیپ ایس بھی ہے اور آخرت میں بھی، وقت سے پہلے انفادى طورىيهى ب، اور دقت آف براجماعى حالت مي تميني اليسدورين فداتعالى بغم برواوران وينين كورسوانهي كريب گا،جونابعلاری، محبت اور رقسحانیت سے اعتبارے اور نورِ امامت کی معیّت سے کاظ سے کہ امام کانور بنج پر کانور سے يبغمه صيصاته بين <sup>ر</sup>ان مونین کانوران کے دلینے اور ان سے کی کے ع كرما ہوگا؛ يعنى ايسے دور ميں، حس كااو ير ذكر كياكيا نورامامت جرنوراِ بیان بھی دہی ہے ،مونین سے داہنے کان اوران کی يشانى سے خطاب كر سے اجمب ميں ان كى دنىپ او آخرت \_ مے تعلق رشد و ہدایت اورعلم دحکمت ہوگی ، کیونکہ تاویل کی زبان میں داہنی طرف طاہ کو کہتے ہیں ،جسے بید دنیا مرا<u>سے</u>،

بہشت رقصانیت سے باغوں کے بیچے ائیے الېي کې نهر پي طبق ې يا





اورائے کامطلب انٹرنٹ سے ،کدانٹریٹ انسان سے دوکہ سے کہ لیے ہمانے رتب ہمانے سے ہمانے اس نوركولپيرا كرديےاور يہ پمعاف فرما يُلغ يناس وقت مومنين کواس بات کااحساس ہوگا،کہ دہ باوجود کم علمی اور تحاجی کے قبلاً إس رحمت بديايان - غافل ته، لبذا و خداوند تبارك تعالى ے بیرد عاکریں گئے، کہ اے بیر دگار! ہمانے اِس نورکو درجکال یک مینجا دے العین ہماری ذاتی روحانیت کونور کی اصل سے داصل دو ! اور بم جواس المكانى رحمت ، قبلاً غافل رب بن، اس کے لئے بہی معاف فرما ! اور بہاسے آئندہ کما ہوں کو بھی تخش "بے شک توہر جیز بر چادر ہے <sup>،</sup> لینی جب مومن پن روحانى دُورين اللّه حبّ شاندُّے لا تعداد معجزات اول پے شب ر قدرتوں کامشاہرہ کریں گے، تواس دقت دہ زبانِ قال ادرٰ باجال دونوں سے کہاکریں سے ،کہ بیٹک تو ہر سیب زیرکامل قدرت ركقاب،اورتيري قدرت بي ،ركوني شي نامكن نهين،

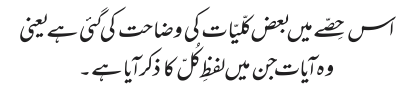
أفبأت عابته کیم کی <del>۱</del> ، ۲۵ اور ۲۷ میں سوج اور جب اندکی روشی کا ذکر اس اندازے کی طور پر آیا ہے ، کہ سوج اس کانیات کے لئے ظاہری اور مادی روشن کا سرحیث سہ ہے اور جا نداس چاندسون کا مطرب ۔ كالمظهرب يبرئي مكت أيتبس ايك بي موضوع ليني نور مح صنمون اور باین میتفتق ہیں، جنکے مربوط مطالعہ ادر عور دفست کر کے نتیج میں بہت سے حقائق دمعارف سامنے آتے ہیں، جن <u>سے نوراور نظیر نور سے تصور سے علاوہ توجید سے دوس سے انہائی</u> اعلى تصورات جيس ممه ازوست يا ہمه اوست وغيرہ سے شم صف میں طرحی *مد*وملتی ہے۔ چانچرسوم نور کی پند ہویں اور سولہوں ( یعنی ۱۵ - ۱۱) میں اری تعالیٰ کاارشاد ہے کہ؛ کیا تم نے نہیں دیکھا کہ خدانے سات أتمان كيساوير يتلح بنائ بي اور حب مدكو نور قرار ديلي اور سو جروح اخ مهما ما 🖵 -جانناجائیے،کہ متر آفی حکمت سے اصولات ہیں سے ایک اصول بیمبی ہے، کہ سی تھی گوہ برحقیقت کامشاہرہ نہ صرف ا اس محفقف ميلوور مراياجاً ماسي ، ملكه مرسلوكامشامره بھی تف زادیوں کے راباجا ہاہے، چانچ پر ان کچیم کی ک آيات ڪرميبريس، جوستون، چانداوران کي روشني سے متعلق کہي

کبھی ارشاد مہواہے ، کہ سوّج کی ذات جراغ ہے یونی ایک خالی ظرف ، کبھی ارشاد کیاگیاہے ، کہ دہ ایک روشن جراغ ہے اور کبھی فرايكيليه كمركون كوبايرله غ كاظرف سهادر جانداس كانور (لیعنی مشعلہ) ہے۔ ب حقیقی مونین سے بنے واضح رہے کہ نور کی مذکورہ مثالوں کے مثولات اِسطرح سے ہیں، کہ قرآن پاک میں جہاں سور کی شال ایسے طرف پراغ سے دی گئی ہے جس کو روشن کردینے سے لئے تبل کی ضرورت ہوتی ہے، دہاں نظرین نظرئيهم اوست ہمہاوست ( کیب حقیقت ) کی طرف اشار ہے ، کہ عب طرح آجزا (بك حقيقت) کائنات سے تمام ذرّات باری باری سورز سے متفاقم مرہ پہنچ کر ردشی کی صوّت اختیار کر لیتے ہیں، اِسی طرح مرحب برای وس *مجب خدای ذات سے داصل ہوجات*، تو وہ فناہ *وکہ ایس کی* صفات کی فرشنی بن جاتی ہے ، یہ ہمہ اوست اور کیب حقیقت کا نظر تيرے۔ جال ارشاد بولي که سورج ايک ايساروشن حيداغ *یے حوک*انیات *میں روشنی میں لاد* بتاہے ، تواس سے معنی مہازو<sup>ی</sup>ت نظرية بمسرازدست اور یک المنیت سے بی ، کیو کہ جس طرح ہر چیز کو ادی وجو دسون (بك الهيّت) سے بند اسی طرح مرحب ز کی دومان استی فلا سے -إوريهان سوريج كوحب لرخ اورجا بذكو نوريس بن شعلة بچراغ قسار دیاگیا ہے،اور بیتنال رات سے کا طب ہے،جس کامطلب ہے ہے، کہ الله تعالیٰ اور اس سے رسول برحق کی غیر مرزی صفات

كانورامام زمان \_\_ ظام رجونام ، چونكه بيج انسان كامل مهدا در میں خدا کا مظہرہے۔ روشنى بلا داسط سوزح كي ہويا بالداسط جياند کي، ہرچالت ہيں ایک ہی روشنی ہے اس میں کوئی دوئی نہیں ہگراس میں فینے ق صر ور سب کدرات سے دقت جو روشنی جا ندے زمین بریٹر تی ہے؛ وہ براہ راست نہیں آتی، بلکہ جاند کی سطح سے بحراکد آتی ہے، اسلنے وه سوج کی دوشنی کی طرح تیز اور گرم نہیں ہوتی جس کی دج بیہ، کہ ہم رات کے دقت نہ صرف میں کہ سوّن سے دور ہوجاتے ىس، ئىلىچاندىھى مىم سەبىت ہى د درر بنا ب، <sup>ب</sup> ب گرىم اُس وقت چاپترکی سطح پرٰجابیں ، تو دہاں اس دقت رات نہ ہو کی ملکہ دن بوگا، اس التي داد به مورا وراست سوت نظر آست کا، اس مثال کی تاویل بیسے کہ جوانسان امام زمان سے لئے افرار کرے، اس سے لیے امام کی شخصیت جاند ہے اور امام کی ہرابیت جاند کی روشى ب،جب اليامون منازل معفت كول فكرس الممكى ذات اقدين كمب يہني جائے گا، تواس وقت اس سے لئے امام زمان کی ہایت خدا در سول کی ہراہیت ثابت ہو گی ، جیسے جا ند کی امام زمان کی رابیت روشنى ميں جابذ ہر پہنچ جانے سے ساتھ ساتھ جاندنى سورج كى خدا اورسول کی ہاہت روشنی میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

اما من اللي حضة سوم





حرف أغنباز سحزت آدم عليدالت لام كى خلقت ولعنت ست قبل رب العزت في المحتمام فرشتون الارشاد فرمايكه ، إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً - بِلَّ لِعِنْ مِي رَبْمِيشِهِ) زمين برايب خليفه تقرر كرف والاہوں ۔ اس فرمان خدادندی كاصل مطلب بيبين تحوني اوربيراعلان ترحا، كه خلافت في ابت خلافت ونبابت اللبته كا مبارك منصب آدم واولاد المتيكامبارك ومفدس منصب آدم وادلاد ومتس انبيا يحلم ادم مح بال سلط ميں اوراً تُتَبْحُظامً کے پک سیسلے میں رنہتی دنیا تک جاری دباقی ريتي دنيا تک جاري۔ رب گا، چنانچ اسی منشائے خلاوندی کے مطابق پہلے د ور نېتوت مين يې خلافت الېتيرېشت بېرېشت خلين د نوخ نوي تهي ، اوراس کے بعد بھر دورامامت میں یہی رہانی منصب آج یک جامہ بجامہ جاری ہے ،اولان شاراللہ تعالیٰ اُئندہ بھی يس لسله جليار ب كار إس خفيقت سے باہے ہيں اکر کو بن دانشمند ذاتي طور ېرىمېخىتى د د د تې كراچا ب ، تول سے سب سے پہلے لفظہ جاع لا معنى بي خوب غور وف كرما جامة المعاعل إسم فاعل ب اور بهان اس کی معنوی دسعت کاتعلق ف

الارض کے ساتھ ہے، اور فی الارض سے وہ تمام لوگ مرادیں جو صنبت آدم علیدالت لام کے زمانے سے کے کر قیام قیامت تک سیارہ زمین پر بستے جاہیں گے،اور لفظ جَليْفَةً سے اس حقيقت كا دوطرح سے نبوت متباہے، له خَلِيْفَةً كَمِعنى بِسِ اَيك جانْ بَين يَا اَيك مَا مَبْ مِعْد ايك اعتبار يستحضريت آدم عليدالت لام خداكاوه واحب خليفہ ہے بحس کی اولاد کے تمام انبیار وائتر علیه الت لام لینے اسپنے وقت میں اُسی کی خلافت کے وارث، ولی اور نمائندے تھے،اور دوسرےاعتبارسے بیریمی درست ہے كهرىغ يبردر برامام اينے زمانے بي خدا كا ايك خليفة، ادرىيە دولۇں بآييں اي*ب ہى حقب*قت كى حامل ہي۔ أكر حضرت أدمة كي خلافت ان كي اولاد ت يغيم قرل اوراماموں سے سیسلے میں قیامت تک جاری وباقی رہنے والى نەپوقى، توفىرشتوں نے امرخلافت براعتراض كېچەں اٹھايا، الحرجيرده فرشق حقائق است يارسه واقف واكله تونهين تھے، نیچن دنیامیں پیش انے ولیے دانعات کی ظاہری حالت كوكسى ذربيصية جاسنة يتمصى اوران كااعتراض اِس انلاز میں ہے کہ اس سے دنیا میں ہمیشہ لوگوں کے درمیان خلیفة خداکی موجود کی ثابت ہوجاتی سے ، جیسے نہد ف كهاكه اكياتوا يا ي المن المن المن المن المناسب، یواس بیں فسادادر *نوزیزیاں کرے گا۔ ب<sup>ی</sup>ے اس کے جو*اب

یت آدم کی اولاد کے نمام انبيار وأتمت عليهم الت لم أسى كى خلافت کے داریث شھر



یں الله تعالی نے فرمایکہ : میں جانتا ہوں اس بات کوجس دنيايي لوكوب كى يدايت ور بنما بى اوريق دانص کی ائید دحمایت سے لیے اللہ تعالیٰ کی خلافت صوری و نوى بميشة قائم ب، اسى الخرير دكارِ عالم فى فرمايا لر: يَادَاؤُدُ إِنَّاجَعَلْنَكَ خَلِيْفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمُ بَيْنَالنَّاسِ بِالْحَقِّ ٢٦ لے واؤ وتحقیق ہمنے تم وزين میں خلیفہ مقرّرکیاہے سولوگوں سے درمیان چن سے پا كرف رہنا۔اس آیڈر ہیہ۔سے پیطلب صاف طور برطاہر ہوا،کہ خدائے حکیمہ نے وہ حکم ، جو زمین دالوں سے تعلق تھا، تمام منول کے ساتھ لینے برگزیدہ خلیفہ کے حوالے کر دیلہے، ورنەخلىفەكايىلقىپ بىڭىغنى ہوجاتا، قرآن ياك كى ايرتىپ يىم کے موجب جب حکم دیناخلافت الہٰی کے بغیر کہ وانہیں ، تدامہ كرنافداكى خلافت سے سواكس طرح جائز ہوسكتا ہے ، لیس بیحقیقت لقینی الفاظ مین نامت ہوتی ، کہ قرآن تکیم نے أمُرَطام رن صلوات الله عليهم واولوالامراس التي كمات ، <sub>م</sub>ان کوالڈ*ہنے دیسے زمین پ*اپنی ضلافت ونیابت کے بتنرف سے مشرف کرکے امرکا مالک اور مختار بنا دیا ہے ۔ امام شناسی کی اس تآب سے آغاز میں خلافت ر آدم کی بحث اس بے کی گنی، کہ ان کی خلافت مذصر **ف ک**ارِ نبتوت کی بنیادہے، ملکہ بیکسی سے بغیر امرامامت کی

دُنیا میں لوگوں کی ہولیت ور سمانی کے لئے اللہ تعالٰ کی ضلافت ہمینہ توائم

2



ائتة طاهرين رفيت زمين پرائٹر تعالی تی خلافت د نیامت کے تثرف سے مشرف اورامرسے مالک ہیں۔

بھی اساس ہے، نیس ہم نے اِس بیان میں حضرت ادم اد سصزت داؤد بی خلافت کی قرابنی دلیل سے بیرحقیقست واضح محرس بتايا،كهامام خداس خليفة معنوى كى حيثيت س ، میشرد نیا میں حاصرا ور موجود ہیں ، اور ان کی معرف کے حصو<sup>ل</sup> *ېردىيدارادى كے ليخ*انټهانى *ضرورى ننى ب* ، بچنانچه ہم نے اپنے اسماعیلی بھائیوں کے لئے امام شنہ اسی کے مخلف موصوعات ميشتمل كتابول كالكك لسله تدرع كرديا ہے،جسمیں قبلاً دوکتابیں تیار ہو کی تھیں،اب خدا سے فضل دكرم سے زیرِنظر کتاب اسی سلسلے کا نیسرار صحة ہے ہجو مکل ہوکرانپ سےسامنے ہے ر يركمب اليسي آيات قراني كى شهادتوں برمبنى بے، ین ہیں' دیٹے "کالفظ آیا ہے ، اِن آیتوں کو کُتیا ست لیعنی عام قوانین کے درچے میں مانتے ہوئے ہر کیکئے کھے حقيقتول \_\_ امام شناسي كى ضرور في ابهيت ظام حردى گئی۔ ہے، اس کتاب میں صفامین کا پہ طریقیہ اس لیخا اختیار كياكياب،كەقلان تحيم ميرامام شناسى كايب مشہر كتليتر <sup>ر</sup>د وَڪُلَّ بَنَى ءِ اَحْصَٰ يْنَاهُ فِي اِمَ اِمِرْ مَبِ بِنِينَ <sup>ي</sup>ُ بِ مِن اور *اِس* کے معنی ہیں کہ رتب العزمت نے ہر جیز کوا مام میں بن کی ذات میں گھیرکر رکھا ہے، جب بیرا <u>یک</u> آم<sup>ی</sup>ر فیبقت ہے کہ امام *ہر* چېزىرىچىطە بە توماننا بېرىپ كا،كەامام شىناسى كاموخىرى تمام موضوعات برحاوی ہے ،پس ہم نے بیڑا بت کرکے

امام خدا کے خلیفتر معنوی كاجتثبت سيتميشه دنيابي صاحرا ورموجود <u>اي</u>۔

بیونکرامام مرتبیز رمیجیط ب (۱۲:۳۶)اس کے امام شناسی کاموضوع تمام موضوعات بیطوی ہے۔

دکھانا تھا،کدامام شنباسی سے مذکورہ کیتے نے قرآن سے دوسرے تمام کتیات کوکس طرح گھیرلیاہے، چانچہ آپ اس كآب تسحط لعيسه يعلو كرسكة بي، كدوا تعاتب م كلّيات امام مبين تح يليّة بي داخل ہي اور قرآن سکيم کی ساری آیات سختلف کلیتوں میں سمونی ہوئی ہیں۔ قرآن د مدین سے علاوہ عمل بھی اِس بات کی کواپی .Ut ، جرحیز کاایک دروازه هواکرنا ہے ، اسط سرح قرآن کی مختلف حکمتوں سے بھی نزلنے ہیں،ان نزانوں سے . ففل دروانے ہیں اور ان فغلو*ل کی کلیدیں ہیں ، جیسے قرآ*ن ي*اككادشاوسيك*ر: أَفَكَا يَتَدَبَّرُقُنَ الْقُرْإِنَ اَحْرِعَــالى قُلُوْبِ اَقْفَالْهُا ٢٦ تَوَكِيا يَدِلُوَكَ قُرْلَن بِمِ غُورَ بَنِ كَرِنْ یا (ان سے) دلوں پر تالے (سکتے ہوئے) ہیں۔چنانچہ ہم في إس كتاب بين لان شَاءِ الله تعالى ) امام بر حق صلوات الله لامه سے نوریعہ فت کی روشنی میں جن خاص خاص کلیڈں کو دج کرالیاہے وہفتیقی مونین کے لئے دانت امام شناسی اور قرآنی علم وحکمت کے تنجینوں کی کلیدیں ہیں۔ ييں بير کہتے ہوئتے کو ٹی متشرم محسوس نہ پي کرتا ہوں بلكهاس مس محص باندازه نوش مكرمين علم كاغنى نهين ، درولیش ہوں اورا مام عالی مقام سے دروازۂ رومانیت ہر شب *ر*ز شک <sup>5</sup> یلہ کی صدا کا کا ارتباہوں ، لیس گڑ میبری تحریج ب سے جماعت کی کو ٹی علمی خانت ہو کتی۔

توبياسي شاو ولايت ونورٍ بالبيت کی مهر ان ۔۔۔ ۔، اور اگران قلمی کوششوں میں کچھ لفظی خامیاں ہیں، تو وہ یہی اینی نفسانی کڈر توں کے سبب سے ہیں۔ ىي بالآخ گرد دە مۇنىين كى قلبى دعائي چاہتا ہون تكە قادىرىتعال اببنە ولى المرام مى وحاصر كە وبىيلە سە اس بندهٔ ناجهزکو بیش از بیش علی خدمت کی توفیق ویمت عبق فرائ الممين بارب العلين ا!

فقط خاكساد مصتف

11/11/29



اسى طرح رفتة رفتة ہوسے تاہے ، كەغ يبركن اور محال كانطرتير فطعى طور بزيتم ہوجائے ر بيس الله تعالى كے مرجب يرتفاد بهونے اور اس کے لئے کوئی بیبزنائمکن نہ ہونے کا اس سے بڑھ کرا درکیا نہوت ہو،کہانسان، ہواس کی ایک مخلوق ہے، آئے دن سی نہی نامکن چیزکومکن نابت کر ماجار طرہے ، بیرسب کچھاسی **ت**ا درِ مطلق کی قدرت کاملہ کی مہر بابی سے ہے۔ الله تعالى فدرت كالمد م بيان م عن من ب انسان کی طاقت و توانانی کی تجت بھی چھڑکتی ہے،اور میں تلہ السانهيں، كماس كوكيس ليثت دال ديا جاتے، كيونكہ دزما تمكن کاتصروہی توہے،جس نے دنیا کی بہت سی قوموں سمجے لئے علم دحکت سے در دانسے بندا در ترقی دکامیا بی کی را ہیں شرح كردى بي، اس ليخ ماننا جل بنه ، كه انسان ، نواه ده مادّيب انسان خداتع اليكي کے میدان میں ہوبار وحانیت کے مقام پر، خدا تعالی کی قدر قدرت وتواناني كامطهر وتوانانى كامظهرب كيونكه فدلت يحيم كم سالي معجزات انسان ہی۔۔ ضرار پزیر ہوتے رہتے ہیٰ، جبیباکہ اللّٰہ تُعَالٰی خدائيتكم كحساب کافرمان مبارک ہے کہ :ر معجزات انسان ہی سے سَنُرِبُهُمُ إِنِيْبَنَا فِي الْأَفَ اقِ وَفِيَّ أَنْفُسِهِمُ ظهور ميزير بويت ريت حَتَّى يَتَبَبَّنَ لَهُ مُوَانَّهُ الْحَقُّ لَلَا بِهِم عَنقر بِ ان كُو ، آفاق میں بھی اوران کے نفوس میں بھی ایپنے معجزات دکھائیں گے، یہاں تک کہ ان پرٰظاہر ہوجائیگا کہ **دہ بر**َحن <sup>ہے</sup>

ظاہریاورمادی صب

روحانى فتم سے مجزات



قرآن بحيم کی اِس پیش گونی۔۔۔ دانا کے لیے ظہر *ے، کہ پہلے تو*اس دنیا ہی ظاہری اور مادّی قسم کے معجزات رونما ہونے ولیے تھے، جنگاس لسلہ اب تک جاری ہے، اس کے بعد کفویں انسانی روحانی دورکی امدیسے ست نژ ہونے ولیے ہیں ،جس کے نتیج میں روحانی قسم کے معجزات کا دور دوره هونے والا ہے، کیپ مؤن کو جاہئے، کہ روحانیت کے انقلابی دورے ساتھ سازگاری کے لیے اپنے آپ کو تبارکر کے رکھے، تیسب ری س طرح ہو کتی ہے ؟ یقینی درج کے علم سے، امام شناسی کے علم سے اور ذاقت رومانیت کے نجرابت کیے ، اس کے علاوہ قرآن جنبم کے ایا کلیات میں غور دون کر کرنے سے ،جن میں ہر صرف کے قوانین کاعلم وحکمت اور ہرشی کی حقیقت ومع فت موجو دیسہے، تاكهايك طرف \_ "" نائمكن "كالصوّر ختم هوكر «وتمكن "كانظرير پیدا ہو*سکے* اور دوسری طرف سے روحانی دورکے انٹراست ت متحل ہونے کی اہلیّت بپدا ہو سکے ر جب تك كوني انسان ماديت كي تنكف تاريب حيار دىدارى سے اندر مقيد و محبوس ، روحانى علم \_\_ بے بہرہ اور امکانیت کی بے بناہ دسعتوں سے ناکشت ناہے، تو بھرد کیے بادرکرستناہے، کُہاللّٰہ تبارک وتعالیٰ کی رحمت اور علم نے انسان کے لئے ہرقسم کی امکانیت ہید! کر دی ہے اورکو دکی چیز ناممکن نہیں، ملکہ ہرخیز ، ہر بات ا در ہرکام ممکن ہے ، ہاں بیاب ی

134

ضرورب كمهرمكن سح المرابي مناسب مفام ادرايك ہمکن کے لئے ایک مناسب مقام ادرايك خاص موقع باکہ کوئی ضرری شرط مقرّرہے، یعنی ازل سے خاص وقع باكروني خري الدتك، دنيا- الخريت كما أورمكان- المكان كك انسان کے لئے ہرچیز کی امکانیت کے لے شمار موا رقع سلنے ولسلے ہیں،اسی لیے ارشاد سیے کہ مایوسی کفر سیے اور اسی لئے فرمایاکیا ہے کہ جرکچی تم نے خداسے مانگا تھا، اُس نے وہ سب فم کو دسے رکھا ہے ر قدرت كالمداور مكن ومامكن سے اس ببان سے ساتھ ساتھ لازمی ہے کہ انب بار واُنْمَۃ علیہ الت لام کے ظاہری و باطني اوحلمي وحملي مجزات كالمجي بطريق إجمال كيجة نذكره كبر ديا جائے، چنانچر بیجاننا ضروری ہے، کہ قادرُطلق نے جن کامل قادرملق فيابنيادادليا انسانوں کو نبتوت بالعامت کے نور مقدس کاعامل بنا کر بنی ليهم ات لأكوا تبات حانت وصداقت نوع انسان کی ہدایت در ہنانی سے لئے مقرر فرما یا ہے ، طور برطرح طرح فحزا ان کواثبات حقانیّت وصداقت کے طور بیطرح طرح کے کی روحانی طاقت سے معجزات کی رومانی طاقت سے بھی نوازلسے، تاکہ ہادئی برتن گ تصفيحتك بأوركرف ولمساحكمل طور بيربا وركرين اورا لكارتخت ولسلے باتوبا وركريں باانہتائى حدكا الكاركريں، كاكدان كےبايس ين فالون اللي كونى فيصل صادركرس ، ظاہري اور تن معجزات كىكيفيت وحقيقت لبس اليى ہے، مگر لباا دفات اليہا بھی ہواہے، کہ جن کوگوں نے شرح منہ قرع میں معجزات پر ایمان لاہا تھا، وہ بھی رفتہ رفتہ ان معجزات کے ایک بھی عادی بن

شرطمقرر ب

نوازا ہے۔

کے ،کہ معجزات انکی نظر میں معجزات ہی نہ رہے ،انہوں کے معجزات كوا ورتصنا بجهونا بناليا، الساكيوں ہُوا ؟ اس ليحكه ان میں قساوت قلبی پیداہونی ہینی دل کی سختی جس کی دہر سے قسادت قلبی = دل کی ان کا ایمان روز برز کمزور به تاگیا، اس واقعه کی آیک مشال بنی اسرائیل کے قرآنی قصے میں موجود ہے۔ ان حالات کے برکس ادئ برحق کی تقیقی فرانداری بادئ *برحق کی فر*انبرداری<sup>و</sup> ادراس کی محبت دعشق میں ایمان والیقان ، اور علم وحکمت سے عشق میں علم دیکھت سے عجاتبات ولمحزاست سوسوعجائبات اورمعجزات بوشيده بي،ان کے بار بارسامنے يوشيده بي -السف سے موٹن کے ایمان میں اضافہ ہوار ہتا ہے اور ان میں کونی خطرہ نہیں۔

کلیب نمبر دوسراقران كليدادله تعالى يحطم ك باب ي *ب، بوالبقرو كى انتيسو ي آيت بي ب ك*ر، <del>و</del>َهُوَبِ كُلِّ شَحْعً عَلِيهُمْ ٢٠ اوروه مرميز كاجان والاب. إس حقيقت کے بارے میں مونین دیسلمین کو ذرّہ بمرشك وشبه نه مركا، كدالله بأك مرحيز كو بخوبي جانبات ، اس کے علم سے کوئی جیزیو پیٹ پدہ نہیں ، نہ اس کے احاطہ ىتىكى غىلم سەكونى چېز يوت يەن بىل ر علمىء كونى چيز باہرے، كيكن جوابل بصيرت خداكى توجيد بر معرفت سے واقف والگاہ ہی، ان کے نزدیکے علم کی بر صفت حضرت رتب العزّت کے لئے کو ٹی بڑی بات نہیں ، ت رعقل کُل) اور کیونکہ اس کی فرمانبرداری سے نیٹھے میں قلم قدرت (عقلِ گل) لوح محفيظ الفس كلّ) كو اوِرِلوحِ محفوظ (نفس کل) کوبھی ہرچیز کاملہ اور ہرچیز کی قدرت چیز کاعلم اور ہر حیبیز یا قدرت دی گئی ہے۔ دىگتى ب اس کے علاوہ خدا تعالی کے نزدید ایک الیی زند اور حقانیت وصدلقت سے بوسلنے والی کتاب سے ،کداس زنده ادر حقانت و میں دست فدرت نے روحانی اور نورانی تحریر <u>سے ہر ج</u>ر صراقت سے بولنے والى كمآب کا اِحاط علمی کرر کھا ہے ، پیتھیقت اِن دونوں آیتوں خل

وَلَدَيْنَاكِمَتِّ يَنْطِقُ بِالْحَقِّ الْمَالِمَ الْحَقِي الْمَ *ٻ ٻ جو سچ سچ کہدیتی ہے۔* وَڪُلَّ شَکَ عِ اِحْصَيْنِهُ ڪِتْباً <sup>6</sup>6 اور *ہمنے ہر چپز کو ایک کتاب م*یں لم حقيقت ب، كەخداكى اس ب- رجب بدایک این کتاب میں تمام جیزیں موجود ہیں اورالیبی کو بی تعییز نہیں مراکی اینی مخصوص چیزیں مدالی اینی مخصوص چیزیں ے باہر جو، بچر بیبات لازمی ہے کہ خصر ا ايب محزاتي ونوراني کیا پنی خصوص چینر ریھی اس معجزاتی کتاب میں ہوں، جبحہ كأت ين إر یہ کتاب خداہی کی ہے، خداکی خاص خاص چیزیں کون کونسی ہی ہ خدا کی جملہ نوبیاں ، یعنی تمام صفات ہیں، جن پر سیسے <u>یہلے حیات، علم، ارا دہ اور قدرت ٰ س</u>ے، اس بیان <u>س</u>ے جب يبتقيقت صاف طور بيظام رجوكني ،كه خداكي زنده اور لوسك دالى كتاب يى اس كى سارى خوبيول تے خرافے بنهان بي ، توبيراس حقيقت سے لتے بھی تيليم رناچا بنے ، کہ اللہ تعالیٰ التدتعالي تصمقد تورس ا س کی ساری کے مقدس نور کے سواا ورکو نی بہزایسی کتاب نہیں ہو تکتی نوبوں سے خزانے ز ے، ہوبرردگارِعالم کی جملہ صفات سے منصف ہو۔ ينهان بي-انله تعالى لے نور ياك سے حامل صرف انب ياء وأئمته عليهم استلام ہی ہیں، جنہیں خدانے روئے زمین کھے یے برگزیدہ فرمایا ہے، اوران صارت إر وأثم علىه لا کی برگزیدگی فقط اسی عنی میں ہے کہ رہت العزّت نے ان التدتع لالتصح نور ین*ے اپنے وقت میں نورِمِطان کا حیب ا*غ قرار دید<del>یا ہ</del>ے کے حامل ہی۔

تاكهان كى ہولىت ورہنمانى اور علم د حكمت كى ضيا پاينىيوں سے اببيار وأمت عليم السلام لورمطلق سےروکششن عالم دین تابان و درخشانِ ہوتار ہے، جیساکہ قرآن صحیم کی <del>یہ</del> چراغ ہی۔ کے ارشادے خاہرے، کہ انحضرت صلی التّر علیہ والہ وسلّ اینے دقت میں خدائی نورکے روشن چراغ تھے۔ يه بهارااينا عقيد اورايان ب كن مداسي خليفه، قل قدرت اورلوت محفوظ كامطهر كتاب ناطق اور يغير أبخر زمان كانوراوراي مح جانشين امام مين ، ين ، يعنى امام زمان، تطريبة امام مب ين ايك بماسے نزدیب امام مبین کانظر تیر ایک از لی وابری حقیقت ازلى دابدى حقيقت ب، بنانچة قرآن غطيم كارشاد بكر، وكلَّ شَيْءِ احْصَيْنَهُ فِتَ إِمَامٍ مِتَبِينٍ ٢٠ أوربم ف مرتب والم ظام ( الحاد) میں گھیر*کر د*کھ الحركوني شخص بيركي كهامام مبين سي لوي محفوظ مرادي، توميں سوال كردن كا،كدا چھا مصرت، يہ تو بتايتے کہ لوج محفوظ کس چیز سے بنی سے دیجود کی لوح محفوظ کے ویجو د كېفېت وحقيقت كباب ؟ كبا دة قيمتى جوابرات ميں سے ي ككيفت فيحقيقت جوہرکی ہے ؟ کیا دعقلی موجودات میں سے بے یا وسف انی موجودات میں سے ؟ وہ ان تین با توں میں سے کو ڈی ایکہ بابت حنرور کرے گار الحريج كه لوي محفوظ ومود حقلى كقتى سب ، تواس كا يەبىجاب غلط بېۋكا، كىيزىڭە ردڭلَّ شَيْءٍ ، مېں جىپ عقل، رقىح ادرسم مینوں کا ذکرہے، تو مجتر دعقل کی ایسی لوٹ محفوظ تمام

جیزوں کی حامل کس طرح ہوسکتی ہے ،جب تک کہ اس کی بہتی ہیں وح اور حبہ کی تنہ کت نہو۔ أكرده لينهجواب يركس غطيم روح كولوح محفوظ قرار دے، تواس صورت میں بھی اس کا چواب در یہ نہیں ہوسکتا، کیونکی تقل اور شبم کے بغیر خالص قرح کی توج محفظ م*ي صوف ومعاني جيزي ہي ہو ک*تن *ہيں ہگر کُ*ل شَکَ ءِ کَمِن صرف روحانى چېزول كاذكرنهي تكهسب چېزول كابپان اگردہ پنخص اس طرح جواب دے، کہ لوے محسفہ ظ جواہرات میں۔۔۔ کسی جو ہرکی بنی۔۔۔ ، اورایسی لوح محفوظ كي اوبل كافال نه جوجات، توجير بحى اس كاجواب غلط جد كا، لیز ک*ہ جاہرات بغیر قر*ح اور بغیر *قل کے ہوتے* ہیں ، اور خلاکے نزدیک ان کی کوئی کرامت دفضیلت نہیں، پس تحونى بوهرعلى اورر دحانى بجبزول كاحامل كسس طرح هوستنا اس بیان سے بیحقیقت یا ئېر نبوت کو پہنچ گنی ، که امام مبین سے عنی امام طاہر سے ہیں، جن کی مبارک دہنف س ہتی میر عقل، روح اور در بج کمال سے انسانی جبم کی شکیت ہے، جس کے سبب سے امام مبین ہر لطیف چیز کے حامل ېپ،اورىتغىغىت بىرلىر مىمخە خەركىمى كېپ كى دات اقدس ہی۔بے ۔

امام بين ك مبارك ومقدس *متی بی عقل ادح* اور در جبر کمال سے انسانی جسم کی شرکت ہے۔ لوي محفوظ، امام سبين کی ذات اقدس کی جے۔

علم اللی کے سلسلے میں علم غیب کی کچھ دضاحت بھی صرورى ب، تاكد نفس صمون اده ورايذره جائے، جب پنج ص تعالى كافران مبارك ب كر، عَالِمُوالْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلىٰ غَيْبِهِ أَحَدًّا لِلاَّمَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ ٢٠٠ غِيب كاجاننه والاوبى بي لېس اچنے غيب پرکسی کو مطلع نہيں كزناسوائي استنخص تحص كووه رسولول بين سطنخب يهان " عَلَى غَيْبَ " كَمْعَنْ قَالِ غُور إن بحب ك ، ہے ' کی پنے تمام عنیب بر ' پیر معلوم ہُوا ، کہ اللہ تعالیٰ الترتعالی کینے عام عیب پر برگزیدہ ہم چرب کو مطلع اپنے تمام غیب برکسی برکزیڈہ پنج پر کو بھی طلع فرمانا ہے۔ فرمانا ہے۔ علماللی کے اِس موضوع کے سلسلے میں پہال تک جو کچھ بیان محول ، اس کاخلاصہ بیہ ہے ، کہ کم کے باسے میں خلافلہ فلادندتعالى لينفاص تعالى كىسب سى طرى صفت يبه ب كدوه اينفاص خاص فاصطوم كيحطيبات علوم کےعطبات سے اپنے برگزیدہ نبڈل کوسرفراز فرما نا سے لینے برگزیڈ نددں ہے، بیمان کم مطبح نیب کوبھی کہنے لئے مخصوص نہیں مرسلاز فرماتا ہے ركصا، جيب وَعَلَمَادَهُ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا الم (اورفد المرام لوتمام اسماء کی تعلیم دی ) سے بھی بیھی بیھی تنظام سے، لەخداپنودېي حضريت ادم عليدالت لام كامعتم ب ،ادرعلم الاسماءكونى تثابى اورخام برى علم نہيں، ملكه ميغيب ہى علم علمالاسماركوني كتابي اور ہے،جس کوسوائے اللہ تعالی کے ملاکک بھی نہیں جانتے ظاہری کم نہیں ملکہ علم یہے، پس اللہ نے ابوالبشرکوغیب کاعلم عطاکر دیا۔

لم غیب کے بارے میں مزمد چھاکتی کے لئے اِسس أيَرَكبه من غوركياجات، وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ ..... فِيُ کِتَابِ مَبِينِ اللہ اوراسی کے پا*س غیب کی کنجات ہیں ج*ن کواس کے سواکوئی نہیں جانتا اورا سے جروبر کی سب بيبزول كاعلم ب اوركوني نيَّانهين حفر المكرده اس كوجانت ا ے اور زمین کے اند*ھیوں بی ک*وئی داندا درکوئی ہری پاسو*گ*ی یپیزنہیں ہے مگر دہ روشن کتاب میں (لکھی ہو دئی) ہے ۔ اس فرمانِ الہٰی سے بیرظاہ ہر ہوتا ہے کہ خلا وند تعالیٰ کاعلم غیب فلادندلعالي كاعلم عيب کتاب ناطق میں ہے سب جیزوں کی زندہ اور لولتی تصویر پ کتاب ناطق مں ہے کتاب مبین (لوسلنے والی کتاب لینی) نو رامامت میں موجود -01 يا درب کرآسمان وزمين اور ظاهروباطن کي جيزوں کی پوشیدہ باتوں کاجانیا ہی علم غیب کہلاماہے ، جب ایساعلم خلاہ ہوجاتا ہے تو وہ اس دفنت علمِ غیب نہیں رہتا ، بلکہ علمہ ظاہر کہلانا ہے،مگراس کی حکمت اور تادیل ،جوظاہر نہب ک کی گئی ہو، وہ اب بھی علم غیب ہی ہے۔ ببنانجة حضرت جبرائبل عليه التسلام حضور إنوركو تحكم خداغیب کی کونی اِت بتانے کے بارے میں مخبوسی نہیں ' رت منه ، جيساكدالله باككاكام حكمت نطام معكد : وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِيْن المَ الْوَروه (جبرايُل) غيب کی ہاتیں بتانے میں بخیل نہیں۔

كتاب ناطق لعينى قرآن ناطق ميس علم غيب كانب زاينه بنهان موف مح بارے بی ارشاد بے کہ : وَمَامِنْ غَائِبَةٍ فِفُ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ الْآفِ يَتَابِ مُبِينٍ جَز اور أسمان زین بی کونی ایسی مخفی جیز نہیں ہے مگر دہ بیان کر نے لآب شبن (بان کشنے والی کتاب میں موجود ہے۔ اس بیان کرنے والی کتاب سے دالي کتاب) = نوب نورامامت مرادب امامت جاننا جاب شکر کاب ناطق لعنی امام مبین کے نور بی أسمان وزمين كي تمام چيزور كي اليي نورا بي لقهوري موجود نور إمام سبن مي أسمان وزين كى تمام چيزوں كى ب*ي جوعل وقرح كى زنگينيوں سے تجمي* صَبْعَةَ اللهِ ( ٢٠٠٠ ) عقل درح کی رنگے نیے ں ہم لور ہیں،اورخداکے اذن سے ان میں سے ہرتصوبیہ سے بھر تو رنورا بخ كائنات دموجودات كىمتعلقە چېزى مثال سې<u>ښ كر</u>سکت<del>ى ب</del> تصوري يوجودين اس حقيقت كأمام نوراني ماويل ب، بإنج يحضرت ليسف اینے دقت میں کتاب مبین کی حیثیبت سے شمیے، وہ لینے باطن كى نورانى مثالوك مسكسى بحمى خفى جبز كاحال بتاسيخه تنمھ بینانچدانہوں نے ہادئ برحق سے علم عیب کی طرف توجب دلانے *کے لئے قیدخل*نے میں ایپنے دونوں ساتھیو<del>ں س</del>ے فرایکه: دیچهو جو کهانا تمهاسے پاس آنار بتاہے، جو کہ تم کو کھانے کے لیج بہاں ملاکب میں اس کے کہنے سے پہلے ہی اس کی حقیقت (نادیل) بتلا دیاکر اہوں یہ تبلا دینا اُس علم کی بدولت ہے جو محجہ کو میرے رتِ نے تعلیم فرم ایا 

علم تاویل دوقسہ کا ہونا ہے، ایک نورا دنی ہے اور دوسر الم علم تاویل کی دوسیں کتابی، انب یار وائمتہ علیہ والسلام سے پاس علم تاویل نورا نی ادر تحابی۔ صورت میں ہوتا ہے، جس کو علم الدتی اور علم غیب بھی ہے جاتا ہے۔

المستحر وكاقس قرآن بجيدكى ٢٠٠ بي ارشاد بارى تعالى بىك، وَلِـ كُلِّ وَجْهَة هُوَمُوَلِّيْهَا ٢٠٠٠ اس أَيْدَثِر حكمت ك کئی یعنی ہیں ،اوّل ؛ اور ہرا یب فرقے سے لئے ایک ہمت مقر*ّرہے جدھر*وہ (عبادت کے وقت) مذکب كرتے ہي، دوم : اور ہر قوم سے الحا کی شراعیت بمقررب صحب کی طرف وہ متوجرز کہتی ہے، سوم ، اور ہر شخص کے لئے ایک دینی است ادب ہو بل کی طرف وەرىجۇغ كرناب، يېرارم : بېررومانى طالب كاكىب مطلوب چُواکر ماہے ، وہ اس کی تلامیں میں لگے رہتا ہے' ينجم ، ہردینی درجہ کے لئے ایک اوپر کا درجہ ہواکر ناہے ، لرييت،طريقية محقيقة ووالس كانتوا بشمندر متهاسبه، متشرمه، متهر لعيت،طرلقيت فت یں سے ہر حقیقت اور معرفت ہیں سے ہرمنزل کے لئے ایک قبلہ لنزل كاابك قبله مُواكر المب ، جس مح اہل اس كى طرف متوجر ہوجات ہیں، کینی اہل تنہ لعیت کا قبلہ خب ایک طریقیت كاقبله بيرير شديه، ابل حقيقت كاقبله بيغم إدرامام بن، اورابل معرفت كاقبله خداكا نورس ا

مذكورة بالأآية كرميري إس ارتشادٍ مفدّس كعجعد فرمایاگیا ہے کہ الپس تم نیکیوں میں سبقت حاصل کرتے رہوتم ہواں کہیں ہوگے خلاتم سب کو حاصر کرے گا، بیٹیک خداہر جیز رقب درسے۔ پہل اس ایزیک کی حکمت کے اشابے نہ صرف دیان عالم کی طرف ہیں ، بلکہ افرادِ مذاہب کی طرف مجی ہیں ، محہ جن طرح ظاہری قبلہ کے بائے بیں گروہوں کے حالات مختف ہیں،اسی طرح باطنی تو یتر سے باب میں بھی افراد کی کیفیتت جداجداہے، بیس ان مختف نظر ایت کوخدا کی توجيد بے تصتور کی طرف مرکوز کر دینے کاراز اس امرے بیں مصم ہے کہ سلمین ومونین دوسرے ادبان والوں سے نیکی لینی اعال صالحہ میں سبقت لے جائیں ،اور دنیا ہجر من کی كانمونه بن جائبن ، اكه دعوست اسلام كيملي صورت كارت رما ہوسیح، اوراس کے نیٹھے میں دنیا دالوں کو ضور احساس ہوگا، کهاسلام خدا کا آخری دین ہے اور حضرت محکد مصطف<sup>ا م</sup> خداسے یسے رسول اور آخری نبی ہیں۔ اجتماعي قب له ت بيان بي انفرادي لوجه كاذكراس لے آیاہے کہ قرآن تی میں جو ہاہت جاعنوں سے لئے آنی ہے اس میں افراد کے لئے بھی *ہوت* ہم کی رہنما تی ہے ، چنانچہ ہے آس میں افسے اد یہاں ٹیچی کاہوراسے تہ قوم کے لیے مفید ہے ، وہ ایک فرد کے لئے بھی ہوتسم ک کے لئے بھی مفید ہوکتا ہے، مثلاً ایک شخص کے دل ب ر شمانی سے۔

عبادت کے دوران بیسونی نہیں رہتی ہے اور اس کوطرح طرح سے خیالات پیدا ہونے کا احساس ہوا ہے ، تو دہ قرآنِ بیم کی اس حکمت کی روشنی میں محسوس کرے ، کہ اس میں نیک کامادہ کم ہور ہاہے، پھر وہ اپنے آپ میں نیکیوں میں سبقت لے جانے کاجذبہ پیدا کر بے لورعملاً ایسا کر سے دييه ، بچراس كدل بي عبادت كى يحبى اورر دمانى سى يبدابوكار

جافے کاجذبردل میں عبادت کی پیسبجتی اور روحانى شكون بيسيدا كرما





تشبیہ کسی چیزے چکھنے کی طرح کیوں دی گئی ہے ؟ ان میں سے پہلے سوال کاجواب پہ ہے، کہ اگر جیر انسان کی ہتی عقل ہفس اور سم سے مجہو سے سے ، عقل موت\_\_\_\_الاتر ليكن حقيقت يرعقل موت مس بالاترب، كيونكه وه مرتى نہیں، صبیے فرشتوں کاحال ہے کہ وہ قل ہیں اور کبھی نہیں فرشيعقل بن اورده مرتے، اس کے برعکس جیوان جونفس ہے وہ مرجاتا ہے، بھی یں مرتے۔ مگریتچروغیرہ جزمب مہے وہ نہیں مزا، اِس میں معلوم ہُوا، موت كايرا وراست تعلق كہوت کابرا وراست نعلق نفس سے ساتھ ہے ، مگر کبم نفس محساتھ ہے۔ <u>یر براہ راست موت داقع نہیں ہوتی، بلکنفس کے داسطہ سے</u> ہوتی ہے ،لینی عبیم کا جدیناا ورمزانفس ہی کے ذریلے سے ہے، پس میں وجہ ہے ہو قرآن حکیم نے اس کلیۃ میں موت كوصرف نفس بىء يحتفان كردبار د وسرے سوال کاجواب بہرہے ، کہ موت کی شال کسی مادّی چیزے چکھنے سے اس لئے دی گئی ہے، کہ وہ فی الواقع روحانی نوعیّت کا ایک مزہ ہے، جوزیاد ص *وت روح*انی نوعتت زیادہ شیرین بھی ہےاورانتہا تی درجے ڈیلخ بھی، اسٹ كالك مزه ب--جواب كاد وسرام پلو بېر ب ،كە قىران يحيم فے موت كاڭصتور کسی چیزے چکھنے کی طرح اس لئے بیش کیا ہے ،کذھوصی نفساني موت ،عبادت موت اہل معرفت سے نزدیب روحانی واقعات اور علمی م ورباحتت کے ذریعے عرفانى تجربات كى حامل ب ، جوموجب ؛ تموة تواقب ل اَنْ بغرض معرفت قبول كى تَمُوْ تُوَا <sup>ی</sup> طبعی *موت سے پہلے ہی ع*بادت دریاضت کے جاتی ہے۔

نفساني موت ميں رسحاتي سمحون اورايدي تحات سے اسرار بنہان ہی۔



وحودانساني ميرامك ښېں بېكەپےشمارچانيں . Ut

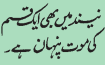
ذرایع قبول کر لی جاتی ہے، جس کامقصد معرفت ہے، جس بی روحانى سكون اورابدى نىجات سے اسرار يويت بدہ ہيں ، کپس نفسانی موت کے عنوان سے تحت مقائق دمعارف کے چڑمجزات سامنے اتنے ہیں ، ان سے لحاظ سے پر تقیقت ہے،کہ موت کی مثال کسی جیز کو جکھ کراس کے ذائقہ کا تجربہ حاصل کرنے سے دی جائے۔ نفسانی موت، جو مادئ برحق کی ہرایات کی روشنی میں پخصوص عبادت ورباحنت اورنفس کشی کرنے سے داقع ہوتی ہے،روحانی داقعات دسجرابت کاعنوان اِسس <sup>مع</sup>نی ہیں ہے،کہ اِس سے *معرفتِ* ذات کے جبلہ ابواب کھل جاتے ہیں،اوراسی طرح بیاختیاری موت دفتح اور رقسحابنت تصيحفائق ومعارف اوراسرار خداست ناسى *کے حصول کا دوس*یلہ بن جاتی ہے ر عام اوراضطراری موت سے پہلے انسان برایک خاص اوراختیاری پاکہ تجرباتی موت داقع ہونے کے بایسے ی*ں قرآن کریم کے بہت سے حکیمانہ ا*شارات موجود ہیں <sup>ہ</sup>جن کی ایک مثال بیر ہے، کہ انسان کے دجود میں نفس یا کہ جان ایک نہیں، بلکہ بے شمار جانیں ہیں ، بیراللّٰہ تعالیٰ کی ایک نیجا بیت ہی عجیب قارت سے ، کدانسان سے دل ددماغ سے علاوہ اس کاخُلیدخلیہ روسوں کامسکن ہے،اوران لاتعداد روسوں کی وحدست انسان کی " انا" سیے۔

الله تعالیٰ کی پیچکمت بھی انتہا تی بجیب ہے ، کہ السابي وحود يستخلف مختف موقعوب يرانساني وجودك يدنفوس قبض بهوت جانح مدقعول ينفوس كاقبض ہی، بینی فرداً فرداً نکل جاتے ہیں، اور دوسری طرف سے *موناادر دوسریطرف* نفوس کے داخل ہونے کاسے لسلہ بھی جاری ہے، یا پوں کہنا یےنفوس کا داخل ہونار جابيئ كدانسان جيترجى أيب طرف سي مرّاجا بالب ادساته ہی ساتھ دوسری طرف سے زندہ ہواجا آب ، بہال ک کہ ایک دن ایسا بھی آتا ہے ، کہ اس میں دہ لوری طرح سے مرجاتا ہے۔ مذکورة بالاموت کوجزوي موت کے نام سے یا د جردى موت كى بۇلت کرنا چاہتے، اسی *جسنروی موت کی بد دا*ت ہروفت انسانی انساني نفس ورشخصيت نفس أورشخصيّت كي اصلاح وتجديدا ورتعم برنو ہو تی رہتی ہے كاصلاح وتحب ديد یہاں تک کہ چالیس دن کے بعد انسان سے نفس اور حب م اور می رور كأكوبئ يُرانا ذرّة باقى نہيں ريتها ، اس حساب سے دہ ہرسال انسان پرسال نودنعسه اېنى ہى جگە برنۇدفعە برانے جىم سے نے جىم بين نىدىل ہو ابنی ہی حکر پر پڑلنے جسم جا ہے۔ سے نے جسم میں تبدیل انسان کی زندگی دیقارگو یاارواح ونفوس کی ایک ہوجا گاہے۔ ندی ہے ، جوملکوت کے بہاڑوں اور ناسوت کی گھاٹیوں ے آتی ہےاور ہردفت ہتی رہتی ہے ،مگر یہات ہے که بیندی کم اور کمبی زباده هوجا بی ہے، تعص او قاست صاف دشفاف مہتی ہے اور گاہے لبگاہے مکدر بھی ہو جاتی ہے۔

اس مقام بير مجص حذرت بيرنا صرحه وقدس التّدستره كالكشعربادايا، آتياني تناب ردمشناني نامدين فرطاتي كه: زدنب تابعت بخانيت بسيار ولى در ره وجودٍ تسست ديوار لینی دنیا اور *اخریت سے درمیان کچ*وزیا دہسافت نونہیں<sup>،</sup> لیکن تیری سبتی ان دونوں کے درمیان دلیار بنی سبے ، اس کامطلب بیر میوکد جب خاص عیادت اور سخت با ے کی حقیقی مون پراختیاری موت اسے گی ،اس وقت اس اختياري موت مي حقيقي مین کی ہستی کی دیوار کی *ہتی کی ب*ید *بیار درمی*ان سے ہٹا بی جائے گی ، اور اس <del>مور</del> ددمان \_ شاکراشے یں ا*س کو*قیامت *و رو*حانیت کے واقعات کا تجربہ تحرایا قبامت دروجاينت سح جائےگار واقعات كاتجربه وإياجانا س جان الله إ بير صاحب كى يد يُركمت مثال -4 اور یہارشا دکہ تمہارا اینانفس آمارہ ہی دنیا اور آخریت کے نفس امّاره بی دنیا اور آخرت کے درمیان درمیان دلیارا در بردہ بناہواہے ،جب تم ادی برت کے ديواراوريرده ب--متقدس امروفرمان سيصطابق نصوصى عبادت ورباجنت اور ترکیّه نفس کے امتحان میں کامیاب ہوجا ڈگے، انواس وقت تهارئ ستى دخودى كىكثيف ومكرّر دليارساسف ہٹادی جائیگی پاصاف شیشے کی بنادی جائیگی پااسمیں دروازہ بنے گا، بچر تہیں اس حال میں مذصر ف متن ہی کے عجائبات كانجر برحاصل بوكا بكمام فيامت وروحانيت اورمعرفت الہی سے خزانوں کے ابواب بھی ہیشہ کے لئے کشادہ رہ گئے

اب دم یہ سوال، کہ آیا موت سے اس کلیج سے کوئی نفس تنابعی ہے یا نہیں ؟ اس کا جواب نود اس کلیج یں موجود ہے، کہ کوئی نفس یعنی کوئی فرد بند موت سے آس قانون سے باہر نہیں جاستا، جبکہ اختیاری موت سے بغیر و حانیت کا کوئی در وازہ نہیں کھل ستا، جبکہ قرآئی ارشاد کے مطابق نیندیں بھی ایک قسم کی موت پوشید ہے ارشاد کے مطابق نیندیں بھی ایک قسم کی موت پوشید ہے زرادی ہے، اور جبکہ جبمانی موت موٹن کی ممل روحانی آزادی ہے تور مزوری ہے، پس معلوم ہوا کہ موت عالم روحانی تر تی مکن دروازہ ہے، جس سے داخل ہوئے بغیر ند روحانی تر تی مکن جا در نہ بہشت جا و دانی میں ہو سکتی ہے ۔





موت عالم روحایزت کادروازہ ہے۔

كلب نميز هرجبز سے روحانی ملاقات قرآن يحيم سے آمھويں پايے کا سزامہ اس طب رح شرع ہوا ہے کہ ادراکر ہم اُن پر فریشتے مازل کر دیتے اور مردے ان سے گفتگوکرتے اور سب چیزوں کو ان کے سامنے لاموجود کردیتے توبھی بیرا پیان لانے والے نہ شمھے سوائے اس کے کہ اللہ کوننظور ہونائیکن اکثران ہیں۔ جابل بي - ا ا پی حکمت سے اس اصول کو بھی ہمیشہ سے لئے یادر کھیں، کہ قرآن محیم انسان کے سلسف صرف انہی چیزوں قرآن تحيم انسان سے سامنے کے تصورات میں کرتا ہے ،جوانسان کے لئے ممکنات مرف آنہی چیزوں کے تصورات مبش كرما ب يو يس ي بين كيونكم قرآن ألله تعالى كامقد س كلام ب، انسان سے لتے مکنات ادراس میں انتہائی صداقت اورعدل کاسرابیموجو دلیے ، یں سے ہی۔ بينانچ اكرفشتوں، مردوں اورتيام چيزوں كى روسوں \_ انسان کی روحانی مَلاقات اورگفتگونانتگن ہوتی ، اور الله تعالى نے کسى دقت بي بھى مۇنىول اور كافرول سے داقعاً ایسی مجزات کامتحان ندلیا ہوتا، تواندران حال اس معجزہ سے نذکرے میں رنعوذ بالٹر) مذصداقت ہوتی،اور

ىنەعدل، بېيىن ظاہر بېرا، كەيذكورە كُلّېتە بېن جوڭچھارشا دېبوا یے وہ ایک عملی حقیقت ہے، اور قیقی موسوں سے نزدیک فرشتوں ، مردوں اور تمام جیزوں کی روحوں کشف رومانیت اسی داقعہ کامام ہے ، البتہ خدا کی صلحت \_\_\_روحاني ملاقات\_ ے *لیعن دفعہ کافروں پر بھی یہ مجز*ہ داقع ہوتا ہے ،*جس کا*نام وہاں نزول غلاب سے۔ ببوحقيقي مومنين علماليقين كى مد ديسے روحاني ترقي كريے عين اليقين كا درجه حاصل كرنا چاہتے ہيں، انہيں قرحات کی ان حقیقتوں پر باور کرنا پڑے گا،کہ رقوح خاہری اور سے ادی بېزول سے بيكس أيك معجزاتى جو جرب، دە عالم امرك رف ايك محجزاتي جوهر عجائبات میں سے ہے، بہاں ارادہ «کُن ''سے ہر شی خلو عجائبات بي سے ہے۔ میں آتی ہے،اس لی*ے رق*ح می*ں تمام علمی عجائبات بیش ک*ینے کی خاصیّت موجود ہے، بیرایک لفتینی خفیقت ہے، کہ ہزئ ا رسیده مون کی روح کاننات فی موجودات کی روحانی صورت اختيار کرے قيام قيامت ادرعا لم أخرت کانموند پش کرے تنی روح كائنات دردودات کی روحانی صورت کفتیا ہے،ایسی حالت میں انسان اپنے آپ کوروسوں سے ایک طوفان نيز سمندر يحدر ميان يا تاب به ، جوفرشتول ، مردول ، زندوں، یابوج دماہوج اورتم مہیزوں کی روحوں کے عنوان سے بیش آتی ہیں، یہاں تک کہ اس میں بیجان چیز دِل کی دومیں بھی ہوتی ہیں ،مگریہ بات صرور یا در سے کہ رضانیت سے ایسے اعلیٰ تجرابت حاصل کرنے کے لئے بڑی بڑ بھے قربانیاں دینی شیرتی ہیں۔

کے قیام قیامت اور عالم أخرت كالمونه بيش کتی ہے۔

ہے جوعالم امرکے

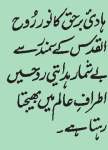
ہرفدارے بدہ مومن کی

تورامامت دفس القدس ادر فر موس کے ماہمی تعلق کی ایک مثال۔

اگریہاں بیسوال ہو، کدمون کی رقب اتنابط کام کسس طرح انجام دے سکتی ہے ؟ اس کاجواب میرے پاس صرف ایک ہی جلے میں ہے،کہ مؤمن کی روح امام حق وحاصر کی حقیقی فرانبرداری سے بیخطیم کام تمل کرسکتی ہے۔ به اگرسوال کیا جائے ، کہ نولِ امت ، رقب القدس اور مومن کی رقب ان تینوں کا اہمی تعلق کیا ہے ؟ تواس کا ہواب ببرب كدامام عالى مقام علي التسلام ، توريب روح القدس جدانہیں،اور'نہ مؤن کی روح بغیر روح القدس سے کو ٹی بٹرا کام سحرسکتی ہے ،ان تینوں رضحانی حقیقتوں سے ہاہمی تعلق کی ثال سورج، سمند اورندی کی طرح ہے، بعنی نو پامت سوج ہے، روح القدس سندا ورمومن کی روح ندی ہے، ندی کاپانی کہاں ے *آبلیے ج*بیاڈوں سے جوبرف اوربارش کا حاصل ہے، برف وبارش کا ذراییه کیاہے ؟ بادل ہیں ،جوسمند کیے بیدا ہوتے ہیں، سمندسے بادل کسس طرح پیدا ہوتے ہیں ؟ سوّج کی گرمی کے سبب سے ر ندىكاپانى كم بھى ہوسے تاہے اوراس سے زبا دہ ہونے کابھی امکان ہے، اس بیں کمی اس دقت داقع ہوتی ہے جی سوز کانوراس سے پہاڑوں سے دور ہو، یا بغیر بارش سے بادلوں سے سائے بڑے رہیں ،اسی <del>طرح مومن کی رقرح</del> ہیں کمی پیشی ہوتی رہتی ہے ، جونور اِمامت سے دوری دِنر دیکی کے سبب سے ب

جب سؤح نزديب أتأب اورأسمان صاف بوجانا ہے توجگہ جگہ ندی پر سوج کی *کر*نیں پڑتی ہیں ، ادراس *سے* پانی بیں اضافہ بھی ہوجاتا ہے ، تاہم بیسورے کاکوئی طراکر شمہ بنيس، ندى كوسورز كاليك براكر شمه وبان نظرات كابجاب بد دریا سے ساتھ مل کر سمنڈ کی وحدت میں مدعم ہوجا تی ہے، ككس بمكيطرين بيب يناه سندسوج كىحرارت ككمدفت میں ہے ،اور سندر کا یک عظیم مصہ ،جو ساری دنیا کو سیراب کرے فاصل دریا وُں کی صورت میں دالیس بھی ہو، کسطرح بخارات اوربادلول کی شکل پی آسمان کی مبند بول کی طرف لٹ نا دبتابیے۔ بچانچه مرحقیقی مون کی دو حکسی ندکسی درج میں امام زمان کانورایی دیدار توکر کتی ہے ،اوراس کی دومانیت می*ں تر*قی بھی *ہو*کتی ہے ،*مگر بی*کو نی بڑا دیدارا درکو نی غطیم معجزة تونہيں، ہارِ ،عظيم يجزواس مقام پيسہے ، بیہاں مومن کیٰ دوح بيريس اوربزرگوں کمسے علمی دریا برسوار ہوکر دوح القدس کے سمند میں مل جاتی ہے، اِس مقام سے بے شمار معجزات میں سے ایک بیرہے، کہ مادئ برحق کانور روح القدس سے سمناز سے بے شمار ہولیتی روحیں اطرا<u>ب</u> عالم میں ہمیجار ہتا ہے ، اور مركروه، هرطبقه، مردرجه اور بونسبرد كی بدیمی اورمنسکری ہایت اسی نہج پر ہوتی رہتی ہے، امام عالی صفات سے نورِ اقدس کواس بات کی کونی پرداه ہی نہیں، کہ کونی گردہ پاکونی





فرداس کی عالمگیر پایت کااقب ارکرتا ہے پانہیں ، ھپال اس بیں بیرنسد ق ضرفر ہے، کہ ہوایت سب مراتب معرفت ادر مطابق ضرورت ہواکر تی ہے ، یا یوں کہنا چاہتے ،کہاس میں قبول ہایت کی استطاعت لازمی شرط ہے۔ اس بیان کاخلاصه بیرے،کہ تمام معجزات کا مترث پر وج تمام مجزات كاسرخيمه قدس ہے جو ہادی برحق کے نورکے زیراِ ٹڑے، ہرمعجزے کانتیجہ روح قسدی ہے جو بإدئ برحق کے زیراتر دوطرح سے نکلتا ہے، یعنی اس میں روسوں کی آبادی بھی ہے اور بربادی بھی، اگر کوئی حقیقی مومن فرمانبرداری، عبادت ریاضت اورعلم اليقبن سے اپنے اکپ کو معجزات برداشت کرنے کے قابل بناتاب، اور تدریج معجزات میں اسم سے اسم برضا مالے ، تواس سے لئے رحمت ہی رحمت سے، اگراپسانہیں، ملکہ کیا کب کوئی بڑامعجزہ کسی انسان *کے سامنے آ*نا ہے تو بیرباعث ہلاکت ب، ماسولتے اس کے کہ امام وقت ایسے حال میں بھی دستگیری

كليبدنمل الشي اورجني مشياطين سورة العسام كيايب سوبار ہويں آيت ميں انبياءً کے بارے میں کیک کلیتہ مذکور ہے کہ : اور اس طرح ہم نے السى ادرحبتى سنسياطين كوهرنبى كادشمن نباديا وه فرميب ديبنه کی غرض سے جینی جیپ ٹری باتیں رر دحانی طریق پر) ایکڈ سرے <u>سے دل میں ڈلیتے ہیں۔ ۲۰</u> إس ارشادِالہٰی۔۔۔اوَلَ تَعْبِ لِيم ظام ہے، کہ شیاطین شياطين کي دوسمين: د دقسم کے ہوتے ہیں، پہلی قسم کے شیاطین انسانوں میں سے ہیں إنسى شياطين ادرجتي اور دوسری قسم سے شیاطین جنّات میں سے ،جوست باطین شباطين به انسانوں میں لیے ہیں،ان کے متعلّق عام طور پر بیر پتیہ نہیں گلما، كهروه واقعى شياطين ہي، كيونكه وہ بظام ركچ عجيب شكل صرت تونه يركض ، بكه ده ابني ظاهريت بي بالكل د دسر انسانوں کی طرح انسان ہیں ،کیکن وہ مقیقت کی نظر میں انسی نے بطین ې، مگر بيض ورې نہيں، کہ وہ نو د کو پہچانے بھی ہول' کہ دہ ابلیس سے کسٹ کر میں شامل ہو کیکے ہیں۔ *جرت* پاطین جنّات میں سے ہیں، وہ خاص خاص

**شیاطین جتی لط** سے لیاس میں ملیوں

ابنیاروانت کے دیلے سەرشد وېدايت، اور السی دختی شیاطین سے توسط يستصلالت و كمراي كحساب وسأل

فہتاہی۔



حالات کے سواہم بیشہ ہماری نگاہوں سے اوجل رہتے ہیں،کیونکہ دہ ایسے لطبیف حبمہ کے لباس میں ملبوس ہیں كدوه نظر ہی نہیں آنا ،مگر جب خدا کی مصلحت ہو۔ اِس ف مان اللی کی دوسری تعلیم یہ ہے،کہ خدا ، کی صلحت و حکمت اسی **امری**ب پند <mark>ک</mark> ان تھی، کہ إلسى ورجتى شياطين كونه صرف مربغ يمهر كادتمن بنائ بلكه اس طب عنوتی گروہ کوہ امام کے ساتھ بھی عداوت ہو، تاکہ بنی آدم کی اس امتحان گادعمل ب*ین ایک طرف ت*ہیشہ کے لئے رشدوہ کایت کے تمام دسائل مہت ادہن، اور دُدسری طرف اس کے مقلب کے میں صلالت وگمرا ہی کے سّارے اساب میمل ہوں۔ إسكلية حكمت أكين كي تبيسري تعليه تشركي إس دائمي حبَّك ميں، جودُ وَرِآدم \_\_ فتيامٍ قيامت تک جاری وساری ہے،جس طرح حوٰق وباط ل کامقابلہ ہوتارہتاہے،اس میں نہ صرف سیاطینِ اِنسی دخنی ہی کو بی موقع دیاگیاہے کہ وہ دنیے ایں بری بچیلانے کی غرض سے ر وحانی طب این پر ایک دوسرے کے دل میں حکین چیڑی بآنیں ڈال کیں، ملکہ چنہ اورامام مرحق کے علادہ حجت اد يبر جيب مراتب عاليه كوتهي اس بالت كي المكانيت حاصل ہے،کہ وہ بھی روحانی طور برایک ڈوسرے سے مخاطبہ کر کے رجم انی طاقت اور نیکی کا ذرایع ہب اُنیں ، اِس باسے

میں کسی عارف نے کیا خوب کہا ہے: ر از دل حجّت بحضّت رہ لؤد اوبت ئیر دلسش آگر لۇد 



ر سرد بر اسمانی کیانٹ میں ہرچیز کی تفصیل سورة العسام کے انیسویں رکوع کے اخیر سیں حق سُبجابْ كارشاد ب كمه: مجرم ف مولى كواليس كيّاب عنایت کی جذب کوکاروں کے گئے (ہرطر مے ایم ک تهمىاور ہرسپ زكى تفصيل تھى اور پرليت ورحمت تھى تاكہ وہ اپنے پر*ور دگارکے دیدار پرا*یان لائیں۔ ہ<mark>ہ</mark>ے۔ إس ارشادِ اللهى ۔ ير حقيقت واضح اور روش ہو جاتی ہے، کہ حصرت موسیٰ علیالت لام کی آسمانی کتاب (توبیت) میں اُس دورکے نیکو کارول سے لئے دینی اور دنیاوی ہاتا توريت أس دور کی *کوئی کمی نہبی تھی ، اِس میں ہرچپ ن*رکا تفصیلی ذکر موب<sup>و</sup> اور دنیاوی پرایایت اور تھااور ہرجسے کی ہولیت ورحمت تھی، آلدوہ اِن تمس ا رحمت كاسرحث مهتهجي. چیزوں کے نیٹھے میں لینے یوردگار کی ملاقات کا یقین کریں۔ اب بدابل دانش کے لئے غور وف کرکامت ام ہے، کہ توریت کے متحمّل ومفصّل ہونے اوراس میں جرم کی ہایت درمت ہونے کے فوائد صرف نیکوکاروں کھیلنے مسطر مخصوص ہو سکتے ہیں، بجزاس کے کہ وہ حکمت اور تاویل کے بے پایان نزلے کی حیثیت رکھتی ہو، کیونکہ اگر

اس میں حکمت وٹاویل نہ ہوتی ، تو وہ عوام وخواص سے لئے يحسان ہوتی ایپس نظاہر ہُواکہ توریت حکمت وْمادیل کی صور بین کمل مفصل اور پایت و رحمت سے بھر لور تھی، اور بیر با صرف اس صوّت میں کمکن ہے کہ خدا کی گناب کے ساتھ ساتھ خداکی طرف مے ملم بھی مقربہو، چانچ توربیت کی سَب سے توريت كى زندہ در سے مولى مح وزبراورالمس یٹری خوبی بیتھی، کہ اسٹ کی زندہ دیس حضرت اور ن علیالت لام زمان سے امام حضرت کی ذات شراغیہ ہی موجودتھی ،جو صفرت موسی علیلہ سلام کے باروین کی ذات شراعیت وزيراوراس زمان في امام شھر میں موجودتھی۔ اب اِس حقیقت کاکونی واضح تبوت جاہتے ،کیر صر ہارون حضرت موسیٰ کے وزیر شمھ ،اس لیے توربیت کی توريت كالمقدس روح مقدس فرح لعنى زندة حكمتيس اورلولتي ناوليس صفرت هب افس زنده محتول اوربولتي بادبلول علیہ الت لام کی روحانیت ہیں لچرشیدہ تھیں، وہ نبوت قرآن كى صورت مى حفريت باک کے اس ارشاد مبارک میں ہے کہ ؛ بإرفن كى روحانيت مي پوست يده تھی ۔ وكقدات يناموسح الكتب وجعلنامعة ٱخَادُ هَارُوْتَ وَزِبِ أَرَ<sup>٢</sup> علىبالسلام كوكتاب (لينى نورسَتِ) دې تھى اور سم ف ان ك ساتھان کے بھائی ماون علیہ است امکوان کا وزیر بن یا تتحار اس فسيطن خداوندی سے بہ حقیقت عیان ہوتی ب، کہ صفرت ہار دن سمصرت موسی کے کسی اور کام میں قزیر ہو پانہو، مگرسب سے پہلےاورسب سے ضروری طور میر

توریت کی روحانی پرایت اور حکمت قنادیل سے معاملے میں وزيرينه كيونكه ائترمباركه كمصورى ومعنوى ربط مي كتاب کے ساتھ ساتھ وزیر کا ذکر آیا ہے ،اور وزیر کے معنی بوچھاتھانے توريت كى تنبزل دماديل والے کے ہیں،اس ربط اور اس مناسبت کی دلبل سے توریت كالوجو حضرت بإرون کی تنترک وتاویل کابارِکران حضرت بارون علیا استال اٹھا کیے المحاب يحد تمھ ، چونکہ ہراسمانی کتاب فی الاصل ایک زندہ اور کولے الے والی روح کی چنبیت سے ہوتی ہے، بالفاظِ دیگچر یہ ایک نور ہونا ہے، لیس بیروس پاکہ نور سوسے زمانے میں تورببت سےاسم سے موسوم تھا، حصرت کارون علیہ الت کام <u>سے باطن میں پیسٹ پرہ</u>تھا جب يدما مالياكه تورسيت صرف د به بنهين تهي ،جو توريت كى دوصورتين: ·ظا*ہری تحریہ کی صوّت بین خ*اموش تھی، ملکہ توریبت وہ بھتھی الك ظاہرى كحريركى جوس الروان کی نورانیت، روحانیت اور جمانیت میں صورت مي خام ش اور زنده اورگویب د نهمی، کپس لیفین کرناچا ہے ،کہ انہ کی عسنوں دوسری مصرت بارون کی نورلنٹ روحانیت میں ارشاد مجواب جواس موضوع سے آغاز میں درزے ہے کہ: ادر سمانیت میں زندہ و ہے ہم نے موسیٰ کوالیں کتاب عنایت کی جو نیکوکاروں کے گویپ دہ۔ ائ (برطر سے) ممل تھی اور ہر پید زی تفصیل تھی اور ہرابیت ورحمت تھی تاکہ لینے پر ردگار کے دیدار ہرا ہی ان لائي باما -ہم اِس کے بعدانہی حقائق سے مربوط ارشادِ باری س تعالی ہےکہ:۔

وهذاكته أنسزك مسرك فاتتموه للكمرتر جمون مقرادر بركار والقوال نے نازل کیا ہے برکت والی (کتاب) ہے (قرلان)جس کو ہے ں کی پیروٹی محروا ورتقتی بنو تاکہ تم *بر رحب* کیا جاتے۔ اس میں بیروٹی کر داور تقتی بنو تاکہ تم مرد کی جاتے۔ ینانچه « برکت والی کتاب »<sup>ا</sup> مسطحتی میں بھروہی ودہی جواویر توریت کے بارے میں بیان مرابعتهم بين علم وحكمت أورر شدو مرابيت ہریہی لی فراوا بی اورخبر و رکت کی کنٹرت اِس طرح سے سے کہ ب ی کی حکمتوں سے بھر لور اور صلاح وفلا ح سے دبل وتاديل ہے، اور مادی برحق کے نور اقدس میں اِس کے زندہ مقائق دمعارف موجودا ورمحفوط بي، يه پاک تماب اسسي در**ت میں '' ب**ت تبیانًا لِیکِل شکے چر( <del>ہر</del>) ، *لین ت*مام نے والی ہے، کسپ معلوم ہونا چاہتے کہ آسمانی *چېزولک*ا بېان *کر*ـ كما تصفيقى س ۳ ۸ ک*ی معیّت میں ہر چپ*رکا بیان کر نیوالی





ہرزمانے سے لوگوں سے ے لئے بچیان ہے <sup>ہ</sup>یں اِس کانتیجر نی کلآ ہے کہ مرز مانے درميان امام وقت حاصر سے لوگوں سے درمیان امام وقت حاص و دوجود مولد بے اچنا مجر اورموجود موتاب أيردن ذبل سے اس حقيقت كى تصديق وتو تىق ہوتى ہے۔ يَوْمَ نَدِّعُواكُلَّ أَنَّاسٍ بِإِمَامِ هِوَ بِإِي*حِس ون* ہم ہزیملنے کے لوگوں کوان سے امام سے ساتھ بلائیں گے۔ یینی قبامت *سے دف*رامام زمانہ *کے بغیرلوگوں سے ح*ق مبیں شهادت عدالت، شفاعت اورنجات ممكن نهير ، لي معلوم وبرقيامت امام زمسانه کے بغیر *لوگوں سے حق* میں ہوا، کہ آغازِ عالم سے حضرتِ آدم کک مصرتِ آدم سے صرر شهادت،عدالت، خاتم الانبيا بتك ادر انحضرت فسي قيام قيامت تك امامت شفاعت اورنجات كاياك سل**دقاتم ودانم ہے۔** يَوْمَنِدْعُوْاكُلْ أَنَاسٍ بِإِمَامِ هِوْ "مح يَمِعْن بھی درست ہیں کہ خدا قبامت سے دن لوگوں کوان سے اما وقت سے ذیریعے سے بلا ہے گا،کیو تکہ اُمّت کھ اعلیہ السلام خدااورلوكول سح درميان واسطه اوردسيله بي الينى خداكاهر خلاقامت کے دن لوكو كوان سے امام کام جوامرد فرمان اور ہدایت مے تعلق ہو وہ صاحب کمر کے وقت کے ذریعے توسط ب انجا باباب اورلوكول كامركم جوفداكى اطاعت اوراسکی نوست نودی سے باسے میں نے وہ امام کے ذلیے بع سے مکمل ہوتا ہے۔ ائيراعاك كي تفسيقر اديل سے ذلي ميں جو تقيقتيں سامنے آئیں، اُنَ سے ظاہر ہے، کہ امام شناسی ہی سے دونوں جہان کی سعاد تمندی اور ابدی نجات سے دوانے

مكن بين-

بلاتے گا۔

گفل سکتے ہیں،جیساکہ قب اُن چیم کاارشاد ہے کہ ہے ٳڹۜٳڵڹؚؠؘٮٙػڎٛؠۅۢٳؠٳۑؾؚڹؘٳۄؘٳڛؾؘػؠؘڔؙۅؙٳ عَنْهَالَا تُفَتَّحُ لَهُ مُرَابُوَابُ الْسَّ حَاءِ وَلَإِيدُخُلُوْنَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِ سَمِّمِ الْخِيَاطِ جَم جن لوكول نے ہمارى آيتوں كو حصلا يا اور اُن سے تحسبۃ کباان کے لیے نہآنیان کے دروازے کھولے جائیں گے اورندوه بېشت میں داخل ہوں گے یہاں تک کداونے سونی کے ناکے میں سے نکل جائے۔ جانبا چاہتے کہ خبل كى آيايت مجزات سے معنى ميں بھى اورنشانيوں سے معنى ميں آيات خدا أتمت اطهار عليم السلام بي-مجمی آنمَهٔ اطب اعلیہ الت لام ہیں ،اور جولوگ اِن حصات مرب ونہیں بہچانتے وہ ان سے بحلبت کرتے ہیں،اور لفظ ت کېږ، میں دومتضادمعنی پوٹ پرو میں ، لعنی خود کو برااور دوسر كوحفير سمجفااوران دونول كامونع انتعال ہمجنسیت کامقام ہے،اس کا واضح مطلب بدیے کہ اسمانی كتاب اورآفاقي أيات كينسبت في تحبّر نبهين بوسكنا، ملکرلوں کولین م جنس انسب پار وائٹہ علیالت لام کے بایے میں بحت رمزنار ماہے ،ا وراہلیس نے اجو ابليس أبك انسان تمها کیا وہ بھی ایک انسان تھا،جوعلم میں مرتبۂ فسرت تکی پر سجيحكم مي مرتبة فرستكى يرفائز تها. نے اپنے ہم جنس کبنٹر جیفزت ادم علیہ فائز ہو جیکا تھا،اس۔ التلام كوحقبر سمحهااور نبود كوبزك قرار دبار *ے علاوہ قرآن جسیم میں جہ*اں جہاں ارشا د

ېولىپە،كەفرشتەلپىنەپۈردكاركى عبادت سەيىخىت نہیں کرتے ہیں اس تاویل ہے ہونین جوعالم معرفت کے فرشتے ہیں امام وقت کی فرمانبرداری سے ، جوفد آلی عباق ہے ، سترابی نہیں کرتے، کیونکہ امام زمان فعد اکاسب سے بڑانام ہے اور اس کی فرمانبرداری ناویلی زبان میں عبا دت

امام زمان خدا کا اسم بزرگ اوراس کی اطاعت تاديلى زبان ہیں عبادت ہے۔





ظاہر ہوگا،کہ اس میں جنے کلیات درج ہوئے ہیں، وہ سب کے سب ایک دوسرے کی حقیقت پر دلیل ہی اسى طرح أن سب سے مذکورۂ بالاحقیقت کی بھی تصدیق بزفدا يحزدمك وتوثيق ہوتی ہے، کہ ہر سیپ ز خدا کے نزد کی ایک معین تحددادرا كمعتن تغل مقدار میں ہے لینی ہر حب زخداکے نز دیک مخد سے - - - 0 جبساكه كليد- ا- ميں ذكر تجواكه خدا ہر چيز پر قادر ہے، بھراس کے معنی بیہوئے کہ خدا کی قدرت ہر جیز ېرچا دی ہے اور ہرچېپيەز خداکی قدرت ہیں محد دے، یہی مثال خداکے علم کی بھی ہے جہاں امام مبین کے نور ی*ن ہرچپزے بحد دہ*ونے کا ذکر ہولہے۔ أكرم سيب يزخدا تح نزديك ايك معتين مقداري ہے، توجاننا چاہئے، کہ بیر حقیقت بھی امام سبین سے احطئر نوراور دائرً علی سے باہر نہیں، کیو بکہ اللہ تعالیٰ نے ہر پیپ کوامام مبین کی ذات اقدس میں محد داور محصور كرديليے۔ کے بعد بیا*ل یہ بھی جا*ننا ضرری ب كداكر جدهر صبب زايني حكمه مريخ فرداورايك مقترَده مقداری ہے، تاہم وہ فن ولقا پاکتنت روتیدل ہر سینے ذنادلقائے دائرے پر ہونے کے کے دائرے پر جو حیا کرکانتی رہتی ہے ، ایکے اعتبار بايحث لامحاز وسيعار ے برکہنا درست ہے کہ ہر رچیز لامحد و دہے ، مثلاً دن رات دونوں محدد توہیں مگران دونوں سے تغییرو تبدّل

سے وقت کاجودائرہ بناہے وہ غیر محدد ہے، اسی طرح اس سے بڑا دائرہ سال کے حب کابنیا ہے ، اس کے بعد برسے بڑے زمانوں سے دانزے ہیں اور اخب میں جا کراس کاننات کے مٹ چانےادر میرو جود میں آنے سے دائرہ بنتاہے ،جولاانہتاہے ، اس کانیٹجہ یہ بکتاہے کہ ہر بي زاگرايك اعتبار ي محدد ب تودوسر اعتبار ب غیرمجرد دے، اور بہی تسانونِ قدمت کی تعریف ہے کہ قانون قدرت مي ابتدائ اس میں ابت ان ولاابت ان اورانہتائی ولاانہتائی ولاابتدابي اورانېت يې ولاانتهانى كىسىب وياں کی سب نوبیاں موجود ہی۔ -012970-قرآن سيم ميں السي بہت سي آيات موجود ميں جن کی گہری حکتیوں کے معلوم ہوتا ہے کہ ہرجیپے زایک محدد مقدار ہیں ہونے کے باوجود غیر جرد ہے، وہ قیقت اس طرح سے ہے کہ تمام چیزوں کے جوڑے ہیں میں نے ہر ي جوڙ ب چېز کې ایک ضد پامقابل ہے ،مثلاً دن رات، روشنی تاری، دنياد آخرت ،جمانيت فرصانيت ، ستى دنيتى دغير ، بيجر ہر حوالے کے گھو سنے سے ایک دائزہ بنا ہے ، مصب شب فروز كاكردش كرنا اورماه وسال كابار بارانا، اسى طرح کننات کاوجودایک بہت برادن ہے اور اس کامسط با ایب بہت بڑی رات ہے،ان دونوں کی بھی ایک خرش ہے،لینی کائنات دموجردات کے دجود وعدم کابھی آیک چکتے ہے ہوتمام دائروں ہیں سب سے طرا دائر ہے ہوس کی

لاانہ سا گردش سے سبب سے ہرمحد دجیزلام ور ہوجاتی ہے، اِن شاراللہ تعالیٰ ہم کلید-۲۲ میں اِس حقیقت کی مزید وضاحت کریں گے ۔





حب**ں میں سب کچھ ہے، جوامام کی رو**ح لعبی نور ہے، اپ وال ختم ہوجا تا ہے کہ سب مچھ ہشت میں ملنا <del>جا ہ</del> یاکدامام کی روح میں تج کیو تحد مہشت ، امام کی روح اور س ی کی معرفت ایک كمعرفت أبك بري حقيقت يياني وت ران كريم كايدارشاد مذكورة بالامطلب مراني ، وَسَخْرَكَكُمُ مَّافِ السَّمَانِ وَمِ في الأرضي جَمِيَعًا مِنْ ٢ ہےاور حوکچہ زمین میں ہے سب کوتمہائے لئے مستخبہ كرديار یپاصول ہمیشہ کے لئے یا دیسے کہ کسی طرحی جینر *کے حاصل ہونے سے دہ* تمام چھو بٹا چھو ٹی چیز*ب ج*و اِسے وابسے نہ ہیں ،نود بخو دخاصل ہوجاتی ہیں ،مثال کے طور براگر کسی تخص کو باغ دکلشن دیا کیانو بھراس کے ساته ساته ده تمام چیزین د د خودمل جاتی ہیں ہو باغ گلتن ہیں ہیں، جیسے ہرفت<u>ہ س</u>ے میوے ،نتونں منطر مقام ، ارام دہ سائے، فیکتے ہوئے اُنگ برنگ بچول دغیرہ۔ اسىطرح الحركسي نحوش فصيب انسان كوده سصب عظيف زاندمل جائيح جب ميب التدتع الي تسحق م ىنىزانول كىكلېدىي ہيں ،تو يېھراس يى يونى شك نہيں كە ایسے سعادت مند آدمی کوخدا سے جبیل وجبارے سانسے نىزلىغ ل كم الله تعالى سے سب خزانوں سے كېدى

تعالى ت تمام خزانوں کے کلیدی چینیت کا فسيذليز ہے۔



حیثیت کاخراندامام مبین کی معرفت ہے ،جس سے صحوا *سے ہرچہب ز*ماصل ہوجاتی ہے ر مدين شر*لف كارشاد حكر*ز مَنْ حَانَ لِلَّهِ َ أَنَ اللَّهُ لَهُ العِنى جَوْخِص حدا كا موكر رو توخُ ا بھی اسی کا ہوکرر ہتا ہے ، لینی جوادمی خداکے ارتنا دات کی بېر*دى كرتے كرتے تن* من دھن سے حداً ہى كى ملكت بن َ مِالَّابٍ، تو<u>یچرنت</u>یحے *طور پ*خلام پی ایسے شخص کے بہا نىزلنەين جاملىيە،بىيەشك نەراتعالىخىپەزلىنىخفى يەن اور مبوجب صربیت قدسی نیچس زارز معرفت سے راستے سے ماسکتابے، مگرسب جانے ہیں کہ بیغم کر معرفت کے بغیر خل کی عرف میکن ہیں ہے ،ادرامام دقت کی معرفت صح بغير پنج بهر کی معرفت نامکن ہے ، بھر دلہی حقیقت سامنے آق ہے کہ امام مبین ہیں سب کچھ ہے۔ قران مجب كارشاد بصكر إنّايليو انّالس دَاجعُون بيني ہم خدائے ہيں اور ہم اسي کی طرف لوٹ كرجات وليه بي ايسك في الكون بي ؛ صابرين بي ایساکہاکرتے ہیں،انہیں بقین کامل ہے،کہ وہ خداکے صور ے یغنی اس کے نورے اِسُ دنیا میں آئے ہیں ، اس کئے وہ اس بات کے اُمیڈار ہیں، کہ وہ یہاں سے والیس جا کر بھرخدا کی دحدت میں مدغم ہوجانیں سے ، اُس حال میں ان کوروحانی باد شاہت کی صلورت میں سب کچھ دیا ہوا

ہوگا،لیکن بہاں لوُں سوال ہے،کہ آباکو نی " أَطِيْعُواالله وَأَطِيْعُواالرَّسُولَ وَأَوْلَى الْأَمْرِ مِنْكُمْ سے فرمان پر عمل کئے بغیر صابر کہلا سکتا ہے ؟ اگر اُس کا بجواب ففي بي ب ، توجير بمارا يد دعوي حق بجانب مركما، لام اوراييان کې تمام لام اوراييان في تمس خوبيان المم سين بیاں امام مشب پن سے ماسكتي مد دنیامیں اس کے تیے ہں،کہ دہ دنیا دالوں کی ضحط پراپ تحریں، تاکہ لوگر براط مستقيم بيثابت قدمي سيحيل كرخداك يصنوز نبخج جائيں، دہ حضارت نصرف قولی ہواہت کرتے ہیں ملکہ ہاہت کی پیٹری کاعملی نمونہ تھی ہیٹیس کرتے ہیں اور اس ہرایت پرعمل کرنے سے جو کچھ صلہ ملنے والاہے، دہ بھی برملاد کھاتے ہیں، وہ صلبہ کیا ہے ؟ بیغمبر اورا مام زمان ہں،جن کے نورِاقدس میں سب کچھو حجود ہے، چنا ج الله تعالى كاارشاد ي الله به وَبَلْخِلُهُمُ إِلْجَنَّةَ عَرَّفِهَا لَهُ مُرَالًهُ ال ان کواس بہشت میں داخل کرے گا،حبر کاانہ ہیں (پہلے سے) سن ناساکر کھا

تے تی ہل۔



امام مب ین سے نورا قدس میں موجو دہی۔ سؤج کی اِسعمدہ مثال کے بعد بیریجی ہماراعظمی فرض ہے کہائپ کوٹابت کرکے بتائیں، کہ سؤرح کی لیے پنا طاقتول کی محترک رقیح کا متر شیب کم ال ہے، چنا نچہ ہذکور ق بالاارشاد سے ظاہر ہے کہ ہر جَبِ نِے خُرْلے خُدا کے پاس ہیں ہجس کاسطلب بتایاگیا کہ اللّہ سے پنچز لنے امام مبین کے نور میں موجود ہیں ،اب سجبکہ امام برحق علیالت لام کے یک نورمیں خداوند تعالی سے تمام خزانے موجود ہیں ،او پرردگارے ان خزانوں سے کوئی شی اہر نہیں، تدمعلوم عبوا سوج کی بے بناہ اور كرآفاب عالمتاب كىب يناه اورب پايان طاقت كم بے پایان طاقت کی محرک روح بھی امام کے محرك روح بھى المام سے نور سے خزانوں سے جارى سارى نور سےخزانوں نے جاری دساری ہے۔ اس حقیقت کی دوسری دلیل بیے ،کہ قرآن کم میں بے *ک*راللہ تعالی نے *انحصر*ت صلعم کو تمام عالمو<del>ل س</del>ے يئەنويىلىق در مەت كل كى چېنىت سے بىچانىچا ، بېھىر سجب شريعالم مسارى كأننات لورسب جمانوں سے حق میں نوراور رحمات شھے، تولازمی طور بیرانحضرت سورج سحے لئے بھی اسی حیثیت سے تھے، کیون کہ سورح تھی ایک عالم ہے،اس سے معنی بیر ہوئے کہ حضو اکرم کی ذات فی قد سس ے افغاب ہوان اب کونور کی صوّت میں طبعی ہدایت اور رحمت کی حیثیت سے تعلقہ درخ ملتی رہتی تھی، بچرا ہے سے

فدائےنورادررمت ايک مظهر برزما خميں موجود ہوتا ہے۔

بعد آب سے وارث اور جانٹ ین بعنی اُمّتہ المار علام سلسلہ وار اسی حیثیت سے ہیں، اور بیداللہ تعالٰی کی بے بل عادت اوراس کالل قانون سے ، کم راف میں اسے نور اوررحمت كالك مظهر بؤاكتلب بنحاه ده يغيمه بهوياكه امام، کپس بیچقیقت داختح اور روشن ہوکر سلسف کھئی، کہ امام مسبب بن كانور سورج مح مادًى فيوض وبركات كالمجمى مرحب مرجد



سے رات ، کہ وہ بڑی آسانی سے ایک مجبول سے دور ہچول پراُطسے یہ شهدكى تصحى مي مختلف مجولول اور جدا جدا مجلول <u>سے شہدیناتی ہے ان سب کا ذائقہ مل کرسٹ ہدکا ایک</u> ہی مزہ بن جاتا ہے، اوراسمیں دوسراکو ٹی ذائقہ ہاقی نہیں ربتا، اسى طرح تحبّت جس كوامام حتى وحاصر عليالت لام كى حجت امام حیّ دحاصرً کی روحانی مائید جاصل ہے ،مختلف ٹنز دلایت کی ایسی موافق ردجانى تائب سيخلف تنزيلات كموافق تاديل تادیل کرسے آہے، کہ دوعقل سے نزدیک شہد کی طب رح 2-I-S نتوشگوارادرلقینی ہوجاتی ہے اوراس میں کوئی تضاد نہیں ہومار آية مذکورهٔ بالاميں بصورت تنزل شبهد کی کھی سے فراياگياہے کہ ،" اور ہوت ہے سیوے کھا اور اپنے بچر دگار سخ يخرب توں برجلي جا ؛ 'ہردا نا يخص اس مقام پر تاديل لى اہميت سمجر تاہے، كەدنىيا بى جوال كېيى شەركى متحصیاں ہوتی ہی، وہاں ہرت سے میڈے جمع تونہ یں ہوتے اور نہ ہر لو ع کے بھول بچ ا ہو سکتے ہیں ،اس سے علاوہ یژر دگار سے رہنے باغوں اور جبگلوں میں ،جہاں شہد کی تھیاں ہوئ نہیں پاتے جاسکتے، کیس اس سے ظاہر ب، که ہم اس آیتر مبارکہ کی جزما ویل کر رہے ہیں وہ درست اور صحص ہے'، ہر جند کہ اس کی اور بھی ناولیں ہیں۔ چنانچه جبمانی اور ظاہری حالت میں یہ بات بالکل

نائمکن *ہی ہے ک*د دنیا سے کسی *ایک م*تحام پر *ہرموسم* اور ہر ملک کے تمام بھول اور بھپل کچا موجود ہوں 'مگر اس کے برعکس روحانى ادرباطنى صورت ميں ہرقشہ سے بچول اور ہرطب رح *کے میوے ایک ہی مرکز پر جمع ہو لیکتے ہیں ،جبیا کہ* اللہ تناک وتعالى كاياك ارشاد بي كم، کیاہم نے ان کوامین وامان والے حرم میں جگہ نہیں دى جب البرقسم كى يول كيني جات ہاں جو ہواہے یاس سے کھانے کو ملتے ہیں دلیکن ان میں سے اکثر نہیں تتے حرم کی تاویل امام زمان میں جانبا جیا ہے کہ حرم کی تاویل امام زمان ہے ، کیو تحہ امام ہی م جوفرا کے نوراقدیں كالقيقي كمراي-خداسے یک نور کا تقیقی گھرا در نہانے نہ اسرار توحید ہی، ہراں ہرقتم سے رقب انی ہیوے کھنچے چلے آتے ہیں ،اور بیر رزق دنیادی نہیں ملکہ خدا کے حضوب سے آتا ہے۔ اِس سے بی**ۃاویل ظاہر ہوئی کہ مرتب ٔ حجتی برنی** ائز ہونے ولیے سے فرایاجا کہ تکہ پنے المم وقت کے روحانیت میں داخل ہوجاؤاو رہنٹر کر کیے باغات کے لجت تنبرك سيجاغات *سے چولوں اور بھیلوں سے* مچولول اور بجلول سے مرمونے سے اویل کاسٹ ہدیناؤ شهب بتاديل تباركرنا اوراینے پرردگارکےعلم وحکمت سے سخررستوں پر چلو*ېچرو*ر ور سورہ نحل میں شہر کی تھی سے باسے میں جو کچھ ارتناد ہولیے اس کی مجوعی تاویل پہنے کہ ؛ اور آپ کے رت نے شہد کی تھی کی طرف دحی کی ، لینی آپ نے برز ک

نے ہونے ولے حجّت سے مخاطبہ سرمایا ، کہ تو ہپ اڑوا میں گھر نیائے ، یعنی *نمہ سے*قبل *جو*د و*ر سے حجّت علم کے پہ*اڑ بان کے ساتھ روح بن رابطہ رکھو، اور درخت میں بھی گھر بنالے ، لعین حجّتوں سے بعد اپنے امام وقت کی عفرت ،رسانی محروجوامامت کاسدامهار درخت ۔۔۔ بع بعینی نجره طيبه جو مروقت تعبل د يتاب اوراس جيزيين تعي گھر بنابے جودہ مبند کرتے ہیں، لینی امام زمان کی معرفت کی رفتنی میں *جب د*یم تلوی کی حکمتوں سے بھی فیض حاصل کر د ، بھر <u> ہے بچلوں سے کھالے ، لینی رسمانی اور علمی میو ڈ</u>ں سے کھالو، بھرلیفے دت کے صاف اور سخر رستوں برحلی جا،لینی اپنے رتب سے علم وحکمت سے میدان میں جلو مجبود کہ تمہائے لئے تو ٹی رکاد ط اورکو ٹی الحجن نہیں ، اس کے پہیٹ میں سے پینے کی ایک چی زیکلتی ہے حب کی زنگت یں مختلف ہوتی ہیں کعنی حجّت سے باطن سے گونا گون ولا · طاہر بوتی ہیں ،جو**ر**حانی غذاہے ، کہ اس بیں لوگوں س<u>حیلتے</u> شفاءہے، یعنی حجّت کی ماد ہلات کی بدولت لوگ نادا تی محت کی ماوہلات کی بدولت یې پادانې و اور چالت کی بیاری سے شفایاب ہوجاتے ہیں، یقیب ا جهالت کی سے اری اس بین فکرکرنے والوں سے لئے نشانیاں ہیں بعیب پیچو لوگ عقل ددانش سے غور دون کرکرتے ہیں، وہ ایسس 14 حقیقت کو جلنتے ہیں،کہ یہ تمام چیزیں،جن کا ذکر ہوا، امام برحقء سےروحانی اور علمی معجزات ہیں۔



اس آئیم سے ارکہ سے بیر یقیقت ظاہر ہے ، کہ ہر چند که باری سبحانه کی ذات بیچون کی کوئی مت ال نہیں، تاہم اُس نے حبلہ مثالوں ہیں سے ایک مثال کوا بنی ذات یاک کے منسوب کرنے کے لئے منتخب فرمایا ہے ، جد پیا کہ الشاديكه: لَيْسَ كَمِشْلِ شَخْبُ عُنْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ 📅 أس جي كونى في في نبي اوروه سنتا دیکھتا ہے۔اوراس کانادیلی اشارہ ہے کہ می تعالی کی مشال حق تعالیٰ کی ایک اع جیسی کوئی شی نہیں ،لینی اس کی ایک اعلیٰ مثال ہے مگر مثال ہے مگر کوئی تیبز كونئ چیزائس اعلی مثال کی مثال نہیں بن سکتی ،ا در بیرتمام اش اعلیٰ مثال کی مثال اشارے کمیت اِ پر پر شید ہیں، اس کامطلب یہ نېينىنى ہواکہ شل الاعلیٰ تمام مثالوں میں ۔۔ ارفع واعلیٰ اس لئے ہے،کہ بیابنی تمام عنوٰی اور اوبلی خوہ یوں کی دجہ سے د دسری ب مثالول ۔۔ متازاور مخصوص۔۔ جانبا جابية كمثل الاعلى كاذكر سورة نورس كياك ب، جبباكر تقالى كارشاد ب كه: ألله دُوَرُ السَّموتِ وَالْأَرْضِ مَتَلُ نُوَرِمٍ كَمِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ يَكْبَ خلاسالیے آسمان دزمین کا نورہے اس سے نور کی شل السى ب جيرايك طاق ب جس ميں ايک روشن جراغ ہو۔ پس و مثل الاعلى جو کائنات دمو حودات بر حادي اورمحیط ہے، یہی ہے، جب کا ذکر ہُوا، اس کی تمام مسنوی

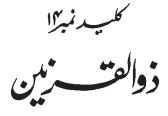
اور ناویلی خوبیوں کو دی فٹ پر شرصبط تحریر ہیں نہیں لاسکتا، اوراس کی بنیادی خوبی اس حقیقت میں ہے جس کی طرف خرا، رسُول اورامام مُبين<sup>ع</sup> انثارہ کیاگیاہے، کہ خدا ، رسول اور امام مبین مکا کی ہے نور ہے،اور بہی ایک نور تمب لہ اوصاف کمالتیہ سے دخو ب، جبکة صربت باری تعالی کی ذات ہو صفت سے اک منتروب، جبياكدارشاد يكر، سُجْنَ رَبِكَ رَبِّ الْعِزَةِ عَمَا لَصِفُونَ ٢٠ أب كارت جوعزت كاب ردكار ان تمام اوصاف سے پاک سے جو بیالوک بیان کرتے ہیں مطلب سہاں صاف طور پرداضی ہے، کہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہو صفت اورم وصف سے یک دبے نیاز ہے، کیونکہ وہ عزت كالپرردكائي، لينى مدود رومانى د سبانى كى عزب كا بلند کرنے والاہے ، یہاں تک کہ عزت کی بلندی کی انتہا آئے مگرده نود برصفت سے پاک اور بردیے زے بے نیاز مذكورة بالإبيان كى رشنى بين اب بير بتلادينا أسان ہے، کہ امام میں کانور کو ٹی محد د نوز ہیں ملکہ دہی طلق ن<del>ور ہے</del> نورامام مئب بن ہی نور مطلق ممتول مثل الاعلى وبي مثل الأعلى كامتول أور دبي مقيقت الخفائق ب،اور ادرحقيقت الحقائق یہی مقدّس نوراہنی عنوں کے ساتھ خدا کا نور کہلا تا ہے جب بن وه تمام صفات موجود بي ، جوخدا تعالى سے منسوب كى حاقی ہی۔

كانورداح بيخبكه ادصاف کمالتہ سے موصوف بے۔

اب جبحه پيحقيقت واضح ہوجکی ، که نورِطلق ایک ہی نورطلق كاحامل يمتشه سے امام مثبی<sup>ت</sup> ہی ہے۔ ہے،جس کاحامل ہمیشہ سے امام میں بین ہے ، تو مچر ہم بیان محد دیں گے، کہ ایک ہی حقیقت کی کئی مثالیں پاکنی اعتبارات ىسطرح مكن بي، چانچەخلادندعالم نے آپيز بىيەت مىي التحضرت کے دستِ مبارک کواینا ام تھانت ار دے لیاہے، ساتھ ہی ساتھ اللہ تعالیٰ نے اِس مثال میں اُس فعل کوتھی اينالياب، جوصنوراكرم مح مبارك لم تحسب متمل بمواتها ، مساكدارشاد \_\_\_كه:-يَدُاللهِ فَوَقِ أَيُدِيْهِ مُرْبَجَ خَدْ كَالْمَعَانِكَح لإتھوں *برے لینی پنچہ جرا*ع کم کا **ا**نھ <sup>ہ</sup> جس نے مسلمانوں سے ببيت ليا، خدا كالمتحرب، اور رُسول الله مسح ببيت يلنے كابوفعل، دە بورى اسى نسبت مەداكافعل ، پس آیزبیجت کے ان مبارک الفاظے سے نہ صرف بیمعلوم الترتعالى انساب كامل ہوا ،کہ ایک ہی حقیقت سے کئی اعتبارات ہو سکتے ہی ' ملکہ ت قول دفعل كوايت اسے پریمی ظاہر مجوا، کہ اللہ تعالیٰ انسانِ کامل کے قول ق قول دفعل قرارف فعل کوانیا قول دفغل قسے ار دے سکتا ہے۔ نيزارشاد بهكه: وَمَادَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِنَ الله کرمنی 🔓 اور (کے محصمہ) جس وقت تم نے تحنكريان تعبيني تعيب تودة تم نے نہيں بھينگی تھیں بلکہاللہ نے بچینکی تھیں۔اس ارشاد می<sup>ل</sup> بھی *بھرو* ہی حقیقت ہے له خداف انسان کامل سے فعل کواپیا فعل شہر الیا ہے۔

اس کے بعد آپ اِس حقیقت پر غور کریں ، کہ آیا پیغم برگی مثال مثل الاعلیٰ سے ساتھ م*ل کد*ای*ک ہو*سے تن ہے يانهي ، چنانچهالله تنارك وتعالى كاف ان بيك، وَدَاعِياً إِلَى الله بِادْنِ وَسِيَلِجًا مُّنِيرًا ٢ ادرآب خداکی طرف بلانے ولے ہیں اس کے حکم سے أتحضرت جراغ روشن اورروش حب اغ ہیں۔نیزخدانے قرآن میں پیھی فرمایا، اورساری کاتنات کے کرانخضرت ساری کاننات سے لئے رحمت شمے (ب<sup>لاک</sup>) ليرجمت تمح اب اگرہم خَداکے اس روشن چراغ کی وسعیت روشنی کا تصور کامن آتی رحمت ( رحمۃ للعالمین )سے تقاضے سے مطابق کریں، توسایے آسمانوں اورزمین میں اسی خسانی بچراغ کی روشن سے سواا ورکونی روشنی تصور میں نہ آئے گی، پس معلوم ہُوا، کر پنچ پر اکرم کی مثال مثل الاعلیٰ سے ساتھ ملی ہوتی ہے۔ اب امام مبين كى مثال مسينة ،جوارشاد ب كد : المايان والو خلاسية دروادراس سي بيغمبر برايب ان لاؤوہ تہیں اپنی رحمت سے ڈگنا اجرعطا فرمائے گا،اورتمہار لتجابب نود مفرر محرد سے کا بحس کی روشنی میں تم چل سحو کے اورتم کو نخشدے گا 😽 - جاننا چاہتے کہ ہیاں خب اسسے كما يتفرد في الدرسول محم ري حبياكه جاب في ايمان لك میں قسر آن اور شراعیت پر عمل کرنے کا حکم دیاگیا ہے ، اب را اس سے اجر وصل کاسوال ، جوظاہر و باطن اور دنیا

اورآخرت میں ملناچا ہتے ،تو دہ اس طرح سے ہے کہ خدا اپنے بیغم برسے توسط سے مونبین کی ہوایت ورہنمانی سے لئے امام مقرر کردیے ، تاکہ دہ امام سے نور کی روشنی ہیں جاس کیں۔ خدا ورسول في موسن بين سے ليے جس نور کا نقر ته فراد باب ، اس سے ظاہری عنی توہیہ ہوئے ، کہ گر دومون بن ے لیے امام مقرد کر دیاگیا ، یہ نوما ناگیا ، تکین اب اس کی مادیل کاسوال ہے، توبتائیے، کہ اس کی مادیلی حقیقت کیا ہے ؟ الجواب بتقيقى ونين سم الخطا درسوام ك نور مقرر کردینے کی تاویل بیہ ، کر حقیقی محبت فرما نبر داری حقیقی ولین کے طاق سے نیٹیج ہیں مومنین سےطاق دل میں مصباح امامت کا نور دل بي مصاح المامت كالورم فتحقيقي محتت جلوہ کرہونے لگتاہے، بھر" نو ج عسالی نو بڑ ، سے اصول وفرما نبرداری کے نتیج کے مطابق اس کی علمی دعب خانی روشنی میں اصّبافہ ہوا جاتا میں جلوہ گر ہو*ک*تا ہے ہے، یہاں تک کہ وہ تمام کاننات موجودات کو گھیر کرلینے باطن مين محرد كركتيام ، الى معنى مين ارشاد بجوام ، وَكُلَّ شَىءٍ آحَصَيْنَاهُ فِي إِمَا مِرْهُبِينَ ٢ برالله تعالى كالك يوشيده امر بحكتم مرحبي يت امام مبين كى طرف رسجوع كرو ، لي ثابت محوا ، كەستىل مثل الاعلى في ماويل خدا، رشول اورامام برخق كالور الاعلى كي تاديل بيّ خدا، رسول اورامام بريق كاكيب بي وأحسد سبعه نوکسیے۔



ذ القرنين كون تها ؟

بادشاہ، پنم برما اپنے

وقت كالمام ?

ذوالقرنين كون تهاء كياوه ايب جبانكجبر ما دشاهتها، يا يبغمبر إيالين وقت كإامام ? إس سوال كافيح جواب نهي د اجائے تا، جب تک کہ اس سے باہے میں ان قب آنی حقائق كالمحشاف ندہو، جو ذوالقرنین سے قصے میں ہے ىغانچەبارى تعالى كارشاد كے، وَكَيْسَ تَكُوْنَكَ عَنُ ذِى الْقَرِّنِينِ وَقُلْ سَبَأْتُلُوا عَلَيْكُمُ مِنْهُ ذِحْرًا - إِنَّا مَكَنَّ لَهُ فِي لَأَرْضِ وَاتَيْنَهُ مِنُ كُلِّشَكَ عِسَبَبًا فَ أَتَبَعَ سَبَبًا سَمَا (ا محصر) وہ لوگ آپ سے ذوالقرنین سے باب میں سوال کرتے ہیں آپ کہدیجتے کہ میں تہیں اس کے بایے بیں تچھ بیان کرد تیا ہوں۔بے شک ہم نے اسکو ز بین رروحانیت) میں قدرت دی تھی اور کم نے اسکو *برچیز کاسبب (رستہ*) دیا تھالیس دہ ایک رستہ پر ہولیا۔ الله تعالى كايدارشا دمبارك دانش مندمومنون کوارس بات کی دعومت دیتاہے ، کہ وہ خود فکر سے اس كىمغنوى كهرائبول مك رسابهوراس كى حقيقتول كوحال

كركين، بينانچه" وَإِنَّذِينَهُ مِنْ كُلِّ شَكْ يَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الترتبارك وتعالى ف تح حقيقي معنى بيرابي كدالله تبارك وتعالى في مصريت حضرت ذوالقريين كو ذ والقرين كوآسمان وزين اور ظاهر طاطن كى سب چيز وں أسمان وزمين اورطاهرو *ے وسائل د*ذرائع مہیاکر دینے تھے، *پ*ے صفیقی مو*نول*ے باطن کی سب چیزوں سے نزديب إس فرمان البي كامطلب بالكل اليساہی۔۔۔۔ جبيبا وسألل متياكر فيف تھ كر"وكلُّ شَحْتَ عِرَاحَصُيْنَهُ فِحَدِ إِمَامِ مُتَبِينَ " کاہے جس طرح کہ اِس کتاب کیے تمام موضوعات میں ایسی قرآ بی آیات سے بحث کی گنی ہے ،جن سیں لفظ ‹‹کُلّ ، آبا ہے، اورالیں آبات کو یوکلیات پی سے *ېن بطور ښېوت پېښ کیاگیا ہے ک*ه ان میں جو کچه ساین ہوا ہے، وہ خاہری اور ماطنی قسم کی ساری چیزوں سے با*ل*ے میں ہے، اسی طرح آیة مذکورہ بالامیں « تحص لِّ تَنْحَت عِ» كُلْ مَنْتُحْ مَ الموانيت وجهانيت كى مام چيزى . *سے د*وحانیّت اور جمانیت کی تمام چیزیں ماد ہیں۔ يهاب اس حقيقت كي أيك اور شال خود قراب مسيب محد، أمْ لَهُ مَوْمَلُكُ السَّمَو سُوَتَ فِضِ وَمَابَيْنَهُمَا فَلَيُرْتَقُو فِي لَاسَتَبَابٍ ٢٠ کیاان کو آسمانوں اورزمین اور چو جبزیں ان کے دِرُمان ہیںان کی بادشاہی حاصل ہے راگرا ایسا ہے) تو ان کو چاہئے کہ سیٹر صوب سے آسمان پر سچڑھ جاہتیں ۔ جاننا جائبة كربيد تنال ظاهراور باطن مين غير مركابت

اورامکانیت سے دومعنی رضی ہے، اور اس کی امکانیّت ببرب كهخدا وندتعال جن حضرات كوجاب آسمانوں اور زمین کی روحانی بادشاہی عطاکہ تاًہے، اور جن اسباح سے کائنات کی روحانی سلطینت مل سکتی ہے، وہ اسباب گویا اسمانوں اورزین کی کلیدیں ہیں ،جیساکہ باری تعالیٰ کاارشآ اشمالول اورزمين کی محكم اله مقاليد التماوت والارض والذين كفر والالت الله اوليك هوالخسون - ٢ كنجال آسمانوں اورزمین کی اور جوگوگ املیہ کی نشانپوں کونہیں مات ده بر مناس میں ہیں جانبا چاہئے کہ کم کانکادر دازہ، قفل اور کیداس کے ہوتی ہے کہ مالک جن کوچاہے اپنے مکان میں داخل کر دے اور جن کو نہ چاہے داخت ل نہ ہونے دے ینانچہ قرآن یاک کی <sup>ہے</sup> میں ہے کہ : اور اسطر ح ہم ابراہ سیسم کو آسمانوں اور زمین کی باد شاہی دکھا تے تھے تاكروه ابل يقين بيب سے ہو۔ يہاب سے علوم ہُوا كہ اللّٰه لى في حضة الرهم تعالى في حضرت ابرام معليدات لام كو أسمالون اورزين اسمانوں اورزمین کی وحافى بإدشامي ديجهنے كىروحانى بادشاتهى دليطنى كنجيال غنايت فرماني تقبين ككنجيال عبايت فرمانئ یا یوں کہنا چاہتے ، کہ خدانے اسے آسمانوں اور زمین کی تمام چیزوں سے اساب لینی رستے تبادیتے تھے۔ لیس پہٰی مثال صنرت ذ والقرنین کی بھی ہے،کہا ن کو اسمانوں اورزمین کی سب چیزوں سے باطنی رہتے تبائے

لليدى ر

گئے تھے، کیونکہ ذوالقرنین <u>اپنے</u> وقت کے امام <u>تھے</u> قرآن حكيمه مي حضرت ذ والقرمين كامختصر فصب ع وەدراصل ماوبل طلب م، للأوه سوّج د فب خ ک جگه بریم به بخ گنخ جال سوج ایک بچیرے چیٹے میں ڈو تبا تھا،اس سے صاف طور پرخابہرہے، کہ بیسوسج مادی اور دنیا دی سوّج نہیں تھا، بلکہ يبردحاني اورديني سؤرحتهما جيحه دومه سے الفاظ بيں نورتوجيد كماجاتاب، اور محيو م يشم و دواصر مسانى مرادين، ىجورقىحانى مغرب مېي، لينى ناطق اوراساس ، جيپے تحليق آدم صَلُصَالِ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونِ ٢ کونجتی ہوتی مٹی سے جوکہ ہٹرے ہوئے گانے کی بنی نتھی بیداکیا۔ تورتوجير روحاني مشرق ادرمشرق کی تا دہل عقل گل اوز منسب گل ہیں جیساں سے نوبر لينى عقل كل دغس كل س توحب طلوع ہور ماطق اور اساس میں غروب ہوجا ماہے۔ طلوع مركرروحاني مغرب لينى ناطق اوراساس ي كماب" الامامة في الاسلام " صفحة ا غروب موجآما ہے۔ مصعلوم ہواہے کہ حضرت ذوالفرنین علیہ اسلام دَورِنُو ح لْدَأَمْتَمُ ستفري سے ہيں چنانچہ آئے کا شجیرؤ ب يہ ہے : ذوالتفرنين بن عابر بن ش لخ بن قيت ان حضرت ذوالقرنين حضرت نوح سے ساتوں بن ارفکشاد بن سب ام بن نوح ، نعبنی آپ حضرت نوح م بيثت بي امام مستقر *ے س*اتویں پیٹت ہیں۔ تھر مذكوره بالاحقائق سيخا سرئهوا، كم مصربت ذوالقرنس بینے وقت سے امام تھے اور ان سے مشرق د مغرب کے سف

کاساراقصته روحانی اور تادیلی ہے۔ نيز حضوراكرم صلحم سے ایک مبارک ارشا دے بھاس كاثبوت متباب كهر صرت ذوالقرنين امام تنمي ، چن نجه اتحضرت فيمولا ماعلى سيرفوا يأكير ار يَاعَلَّيُ إِنَّ لَكَ كُنُرًا مِنَ الْجَنَّةِ وَإِنَّكَ لَذُوقَوْنَهُمَا یعنی ( پاعلی ) جن**ت میں آپ سے لئے ایک مکان محصوص** حضريت على اس أمست *ے اور آپ اِس اُمّت کے ذوالقرنین ہی۔ سُج*ان اِللہ <u> ے ذوالقرنین ہی۔</u> ارشاد نبوی کی عنوی سٹ ان س قد مبند ہے ،کہ اِس مباک (مفہوم حدیث نبوی) حدیث میں امام شناسی کے حبلہ اسب ارموجو دہیں، ان یں سے ایک پیرکہ اگر علی ذوالقزمن کی طب رح ہں تو ذوالقنن بمحى على كي طب رح بي اليب أكر على إمام بي تو ذوالقريين بھی لینے وقت کے امام تھے، دوسہ ایپرکہ قرآن کے اویل قصّے بن جراعراف والوصيف ذوالقرنين محتعلق م اس کاتعلق علی کے سے بھی ہے ، جبکہ علی ڈوالقرنین سے ہمصفت ہیں، تیسا بیکہ جب کک دنیا میں انحضرت کی جبتك دنيامي اُمّت ہے، تت تک علی بھی اپنی اوصاف کے ساتھ جو انخضرت كي أكمت ب تب تک علم بھی مذکور ہوئے حاضر اور موجود ہی، کیو کہ آنحضرت نے مذکورہ حاصراورموجودين اشاد میں اِس امت کے درمیان ایک ذوالقرنین کامبارک وجودلازمى تسرار ديدبا م

کلیب نمبر۱ ياجوج وماجوج یاجوج فاجوج کے بالے میں طاہری تیا ہوں میں مخلف ضم کی روایتیں پائی جاتی ہیں ،جن کی کثرت اختلاف سے سبب اسے حقیقت پر جو بردہ پڑاہے، اس کا ہٹا اکوئی اسان بات نہیں ہے، کین امام زمان (جوخدا ورسول کی طرف ہے ادی مرحق ہیں اکی داستگیری اور انت کے اعتماد میراس موضوع کوزیر بجت لایاجا ہاہے ۔ قرآن يحيم مي مايبون وماجون كاتذكره بطرن اجال دود فعرایاہے، جو سورہ کہف میں حضرت ذوالقرنین کے <u>قصی سے اسلے ( ۲۸ م</u>) بیں ہے اور سورۃ انسب - - - - (9- - 90) چانچرامام وقت کی چیٹیت ۔ يصحضرت ذوالقرنتن خلائق عالم کی روصیں تین پر عالم روحانی کے تمام دروازے کھلے ہوئے تھے،انہوں يول مينفتهم بي: <u>نے اپنی نورانیت میں 'تمام خلائقِ عالم کی روچول کامشاہرہ</u> اراېل د نياکې روځيس کیا، پر دومین مین قسمول میں نتھیں، یعنی الل دنیا کی روحیں (ياجون وماجون) ۲ اېل اد بان کې روميں جنکا دوسہ اِنام یاجوج وہ جوتے ہے ،اہلِ ادیان کی قصیں ٣ ابل التركى روص ادرابل الله کی روحیں ، کپ صکت کا تقاضا یہ تھا، کہ سب

يہلے دين والول کی روحوں کامشاہو ہو، چنانچہ ذوالقرنين حضرت ذوالقرنين كونور ېرلېت مے مغرب ميں فے ایسی قوم کو نور ہوایت کے مغرب میں دیکھا، اُکن میں اہل ادبان کی روسوں کا تبھلانی اور برانی د دنوں کی صلاحیت موجودتھی ،اس کے بعد مشابره بوار ار وحانیت کے مشرق میں پہنچ گئے ، جہاں ان کے مثابہ سے میں الیسی روحیں آگئیں ،جن پر ہروفت نورِ ردحانيت تح مشرق بدايت كالوت بلاداسططلوع بودار بتاتها، ببرابل الله كي بي حضرت ذوالقرنين ا كوابل التركي دويولكا روحیں تقیس ، جن مں سوائے نیکی کے کچھ بھی نہیں تھا، انچیس مثابوهوار حضرت ذوالقربين عليل تلام روحانيت سے إيسے مقام پر یہنچ، جہاں خلیفہ خدالعینی بیغ چیزاد رامام کے لئے مکن ہوتا ہے، کدوہ اہل دنیا کی روحوں کے مشروف دیے موسول کو محفوظ ركهيل بتبميل مونين بريمى انتهانى حتركى فنرما نبردار كافريعنه واجب ہوتاہے۔ بینانچراہل دنیا کی روحوں لعنی یاجوج وماجوج سے تتروفساو يجن يحياك اس دقت كمومنين فيحضر ذوالقربين \_ ليني الم وقت \_ در در دار است کي کي سيس ب امام وقت كامدنين كو سے علم روحانی اور مربد ول سے عل جبمانی سے حفظ وا مان اہل دنیا کی روسوں تیسنی بابون وماجون کے تثرّ ی ایک مضبوط روحانی دیوار پایجوج وماجوج سے سامنے وفسا دسے بچانار کھڑی کردی گئی ،حب کے اوبرے وہ چڑھڑ پر سکتے تھے اورنداس میں سوراخ کر سکتے تتھے، ذوالقزین نے فرمایا كربير مير بير د كاركي ايك جمت د مهرباني بي مجرحب میرے پر ردگارکا وعدۂ قیامت آئے گا اس کوریزہ ریزہ کر

دے گا ادرمیرے پرردگارکا دعدہ ہے۔ اس کے بعدت آن تحیم کا یدواضح اشارہ ہے ، کہ دَورِقيامت يعنى دورِروحانيت'سے آغاز ميں باجوج و دورردجانيت کے آغاز میں اہل دنیا کی رو*س*یں ماہوج (لعینی اہل دنیا کی روحوں) کو کچھوقت سے لئے موقع كجموقت كح لتح جماني دباجائے گا،حس میں بعض روحیں حیمانی طریق براور معبض طرنق يراورر وحانى طور ردحانی طور بینتر دیشاد میں مصرف ہوں گی ، پھر ایک زمانے برشروفسادس مفرف کے بعد صوبچون کا جادے گا، جس کی بدلت خلائق عسالم کی ہوں گی۔ جلہ ارواح ایک ہی متی وحدت کے رشتے میں منسلک ہو جائیں گی۔ قرآن مجييك دُوسر مقام يريا جوج وماجوج كابيان اس طرح أياب كه ، اور م م س ب مي كومال حسيجك ہیںاس کے لئے ممانعت ہے کہ وہ رجوع کرے ریعنی جو لوگ عذاب الہٰی سے رقب مانی طور میر ہلاک ہوئے ہیں ان کی روحول کے لئے بیہات نائمکن ہے کہ وہ لوٹ کر بھیر دنیا ہیں این) یہاں کہ کہ جب یاجوخ وماجوخ کھول دیتے جائیں گےاوردہ ہر بندی سے دوڑتے ہوں <sup>س</sup>ے م<mark>الل</mark> يادر بي كم مرببندي كامطلب يهال برخيقي موس كي قرحانيت ہے جو دنیا والوں سے بلند تر ہے کہ پی کہ حضرت اسافیل ۲ حقيقي مؤننول كى رضحانيت مي سصور بيوينج كا، اسَ ليخ ياجوح وماجوح اورد ومهري تمام روحين صوركي آواز کی طرف دوڑی گی، ہماں۔۔۔ وَہ بچہ دِنیا میں منتنہ ہوجاتیں

گی،جیساکہ قولِ قسران ہے کہ ا وَنُفِخَ فِي الصَّوَرِفَ إِذَاهُ مُوَمِّنَ الْاَجُدَاثِ الى رَبِّه مُوَيَنُسِ لُوُنَ آلَمَ بِمرحِب صور مِولا جِلْ وہ یکا یک قبروں سے اپنے پڑر دگار کی طرف دوڑنے لگیں *سے یعنی تمام روحیں جو*انسانی جسم کی قبر ہی مدفون ہی، وہ وہاں سے تجم خدا اُٹھ محرص رابسہ افیل سے پاس ، چوقیقی مونین بی ہے جب مع ہوجائیں گی ،جہاں آن نے پررد کارکا نوراسم اعظم کی صورت میں موجو دے۔

انسانى بىم كە تېرول بىد نون رومىي قىقى ومنين من تمع موجاني



موجودب ساتھ ہی ساتھ اس کوعالم خلق میں بھی ایک جادی وجود دباجامات ، به مجوا خدا کی طرف کے ہرچپز کو خلقست بخشا، درحاليكه چيزوں كامادّى وجودلعبى خلقى صوّت باربار سانی جاتی ہے اور بار بار سب ان جاتی ہے ، جبحہ اسٹ یا کی امری صوبت لافانی ہے۔ بیمارم بیرکہ ہرسپ نر ہو ہیک قت دنیا ہیں تھی ہے اور آخرت میں بھی، اس کواس کی صرورت کے مطابق پر دونوں جب ن کی ہم گھر دى كى بى يەلىنى را دىكەنى كى بى ، اور دونوں جان كى اس دېمدس پرلېپ کامېرتمه ہم گیروہم دس ہابیت کا سری ہندا کانور ہے ، جیسے ارشاد نورجن اہی ہے۔ ېولىپىكە: (10:11) ٱللَّهُ نُوُرًالتَّملُونِ وَالأَرْضِ <del>مَي</del>َ*اجْن كَامْقِهوم بِع* کہ خدا کاننانت کے ظاہروباطن کی ہر جب زے لئے ہانت كانوري ، محرجد اكه بتاياكيا، كه بدايت موجودات ونخلوفات کے درجات کے مطابق کارف ماہوتی ہے۔ اب بیاں بی عالم خلقی کی چیزوں کی ہایت کے بالي میں کچھنے صربیان کرنا چاہئے، چنا نچہ خداکے اُس نور طِن کی طرف ، جس کی معرفت سے موضوعات پر بید آب لکھی لور مدلت <u>س</u>ے سے سے پہلی البت **اسمانول** کی ہے، سے پہلی پر لیت آسمانوں ستیاروں اوساوں ببارص ادرستارص کوحاصل ہے، جس کی بدولت دہ نہ صرف دیجود میں کئے، كوحاصل ہے۔ مبکہ اسی نورانی برابیت سے بل بوتے پر دہ لینے لینے محد <sup>و</sup>د دازوں بی گردش کرتے ہوئے مصرف عمل تھی ہی۔

تور پدایت سے دوسری بالبت عاصار لبعرواور يتسرم دميحك برايت موالي يشلانتركو ماصل ہے۔



دوسرى براييت المرار بعكوملى ب ، جوكرمى، مدرى، نشکی اور تری کی طبعی کیفیت میں بنہان ہے، تیسے دیے کی ہاہیت موالی پڑلانڈ کو حاصل ہے، جو جمادات، نبایات اور جوانات بن، اور برايت ان مح مختلف طبقات م مطابق ہے، مثال کے طور پر جا دان کی ہرابیت بھی ان کی طبعی کیفتیت میں پوشیدہ ہے، نبانات کی ہرابت قرح نامیہ کی قوتوں کی صورت میں ہے ،حیوانات کی ہرایت روح حتی یعنی روح حیوانی کی حیثیت میں ہے اورانسانوں کی ہرایت فرح ناطقہ کی شعوری طاقتوں سے نوسطے سے۔ بيؤيحه قرح ناطقه بإكه انساني روح أكرايك طرف ے حیوانی <sup>و</sup>رح سے تصل ہے ، تو د د*سری طر*ف س<u>ئ</u>گی قوتوں سے بھی ملی ہُو ٹی ہے ،اس لیجانسانیت کے غیبر معمولی وسیع دائرے میں مختلف نظر ایت سے بہت سے محروه اور جُداجُدا عا دات سے بے شمارا فنے او داخل ہی، پس بیامرلازمی مُرا، که نورالی کی طرف ۔۔ انسانوں سے تت حبں ہدایت کی ضرورت تھی ، وہ لوگوں کے بدیلتے ہوئے حالات سے مطابق درجرہدرجہ حاصل ہوتی رہے اورامیر داقعی ایسا ہی ہے۔ جب بیربات حق ہے، کہ نوِرالہٰی کی جاہنے بنی ڈم *ے لئے جو ہداست آ*نٹی ہے ،اس سے بھی *مخ*تف قسر حیات ہواکرتے ہیں، نو بھرایس بات کی تحقیق ضروری ہے ، کہ

ہدایت کاسب سے اعلیٰ درجہ کونساہے ، اس کے بارے ہیں جب ہم قب لان حکیم کی طرف سجوع کرتے ہیں ، توملُوم میں سب سر اس سال کا بار جوتاب، كم<sup>س</sup>ب \_ اولچى پرايت عرفانى برايت \_ بر امام بین کی تقیقی معرفت اور نور پرایت کی انتهائی قنر بت

م اعلیٰ دیسے کی ہایت عرفانی ہایت ہے مريب (ريماني) سروامام شبين مي تحقيقي رفت کامرتبہ ہے۔



كلب رزيرا بنركافيا بهوجانا سورة قصص كاخير بي ب كر بكل شحب ۽ هَالِكُ إِلاَّوَجْهَةُ وَلَهُ الْحُكْمُوَ إِلَيْهِ مِنْجَعُونَ مِنْ بینی اس کی ذات کے سواہر جیز فنا ہونے والی ہے اس کاحکم ب اوراس کی طرف تم لوط کر جاؤسے۔ وَجَفْ ٱللَّه الحِلْفَظْمِعَنْ بِسِفْدِ كَامِبِ رْ، اور وجدالله كمتاويل امام زمان بير اس كأماديلى اشارة امام زمان كى طرف ب، جديباكد مولا ماعلى كإمبارك فران بكر أأأوالله وجشه الله رلينى ب خدا کی می خدا کا بیهره موب، نیزرسُولٌ الله کا ارشاد گرامی بكر، مَنْ رَأَيْبُ فَقَدْ رَأْمِي اَلْحَقِ ، لِعِنْ عِسْخُص في المحدكوديها، اسف فداكوديها. حب اِس بات میں کوئی تعجّب نہیں ،کہ حق تع الی حق تعالیٰ نے نتو امامت سےنورکواپنی نے نبوت وامامت سے نور کوا بنی وجے قرار دیدیا ہے ، روح قسدار دباست جيباكه فرآن كاارشاد يسيكه خدالي ابنى روح آدم عليدالسلا میں بھون*ک د*ی، اور حصرت مرب علیہ االت لام کے قرآنی قصي ويجفكه الله فأوح القدس وابني اوح عمرا لیاہے، تو بھراس امیں کیا تعجب ہے، کہ خدا تعالیٰ امام

زمان علیالت لام کوابنا بچہر و قرار دے ،اس عنی بیں کہ ام کا دیدارخب اکا دیدار ہے اورامام کی معرفت خدا کی فت ہے،جیپاکہ امیرالمونین علی علیہ السلس لام کاف رمان مبارک سے کہ در آنَاقِجُهُ اللهِ، آنَاجَنُبُ اللهِ، آنَابَدُ اللهِ ، آنَاعَيْنُ اللهِ، آنَاالُقُرَانُ النَّاطِقُ وَإِنَّا الْبُرُهَاُ بُ الصّادِقُ وَإَنَّا الْلَوُحُ الْمَحْفُوظُ وَإِنَّا الْقَلَمُ لِلْآعَلَى ٱنَّا الْحَرْ - ذَالِكَ الْكِيْنُ - آَنَا كَلْمَا يَعْصَ - آَنَا طُهُ آناحاً والْحَوَامِيهُ وَوَانَاطَا مُ الْطَوَايَسِينُ لَنَا المَمُدُوحٍ في هَلُ اتى ـ وَإَنَّا النَّقُطَةُ تَحْتِ الْبَاءِ ين خداكاچه حرمول ،ميري طرف متوجه مونا خداکی طرف رخ کرناہے، میں ہی جنب اکتُر ہوں، مجھ ىم بېنچاخدا كے مېلوىي بىيھناہ ،اورىنېپات قىرب ب يېنياب، بين بدالله ينې دست خدا بول، جو کچه د کراب مجھت کرناہے، جو کچواس سے صادر ہوتا ہے، میرے ہتھ ے ہوتاہے، اور میں کرتا ہوں اس کا کہلاتا ہے، میں عین اللهول، اس كى أنته سے عالم كود يجتنا ہوں اور دنيا مير لے ایس ہے جیسے کہ آنھیں تل، میں قرآن ناطق اور بران صادق ہوں ،میراوجود حق اور دلیل وجود حق ہے ،م بی حامل اسرار اللي لوح محفوظ جول، بين بي قلم اعلى جول، جو كمجصفحات عالم امكان برقدرت فررتم كياب وه مجم

امام كاديدارخدا كاديدار إدرامام كيمعرفت خدل کی معرفت ہے۔

حصزت مولانام ترضی علی کاعالی سٹ ن ارشاد

سے رقم کیاہے، میں اگم ۔ ذلک الکتاب ہوں، کتاب لی اورکتاب قولی دونوں میراد جو دیقیقی ہیں، میں ہی تھا پتھ س ہوں،اور میں ہی طا، میں ہی مب اچوامیم ہوں،اور میں ہی راس طواسين بين ممت فرح بل اقي ہوں اور ميں فقط تخت باء ہوں جسب میں کل تماہ جمع ہے۔ (کوکب ڈری) حب خداکے لیے پیرکونی عجیب کام نہیں کہ اُس أتخضرت لعم ت دست مبارك كواينا لاتهقا لادب دبايي حالانكاخ لكونى بشرتونهي كماس كاباتمه مو، توبير امربھی عجیب ہیں کہ امامیم برحق کواپنا چہے قرار دے ، اِس لمعنى بين كهامام خدا كانور. قرآن سلیم میں خداکی بندلی کا ذکر آیا۔ ( م مداکی بین ٹر لی الحصيفدائ ياك اعضار وحوارح مس مُتلا ورينة وب، جب مثال اور تاویل کے لئے پر بات درست ہے توب بھی حق ہے کہ امام ِ زمان خدا کا چہر وہیں ، کیونکہ امام سے تصور ہی خداکی معرفت سے اسرار بنہان ہیں۔ قرآن یک کی ۲۹ میں تفظی طور پرجنب ایلیہ (خداکا جنب التد (خداكام تبقى امام حتى وحاصر بمي ہپلو) مذکورہے، جب بر ردگارِ عالم سے لئے پہلوکی نسبت منظوري ، توامام ح وحاصر وج الله اورجنب الله ہونے ہی سی کو کیا شک ہوسکا ہے ر جب اِس حقيقت کی وضاحت ہو کی، کہ امامزمان وجسه الله بي، تواب بم ترونيت المي يد ببان كر در بط

، ہرحیب زے فنا ہوجانے کی تاویل کیا ہے ، چنا نچر تعلقہ كتية مقدسه بيتحاكه وجدالكه يحسوا برحيب زفنا هوف والى ب اس کاحکم ب اوراس کی طرف تم لوط کرجا ؤ گے۔ ىنحەب خاننا جابىئە،كەاس ف خان البي كى تادىل ، کم از کم چارم خت ام ہیں ، سب سے پہلے مقام کی اول یے کہ اللہ تنارک ولف الی سے ایسے خاص خاص ندے بھی پوا کرتے ہیں،کہ ان کے نورانی تصور وُخیل ہی یا ان کی چیٹم بصیرت کے سامنے کانیات وموجودات کی ہر چیزاسرار نورالہٰی کی بے بناہ تجلّیوں میں فناہوجا تی ہے، جبيباكد قرآن بإك كاارشا دب كه البب تم حس طرف بجي متوجر *ہوجا قد وہی خدا کا نور موجو دہے مل*ا یہ مجوا کسی مورن کی انفادی دنیامیں ہرجیپ کرکا فناہوجانا ،خداکے نور کاباقی رہناخدا کی بإدشابهي كادورآ نااورخداكي طرف إس مؤن كالوسيط بحمه جانار دوسے مقام کی اویل ہیے، کہ دنیا ہی بیں ایک ابیا وقت بھی آنے والا ہے، جس میں رومانیت کا د ور د درہ ہوگا، ہرجمانی جیزر وحانی طاقتوں سے نیچ مغلوب ہوکر نہ ہونے سے برابر رہے گی، وہ روحانی طاقت قب جاللہ لینی خداکے نور کی ہوگی ،اسوقت ریسے زمین پر خدا کی ای*ب ہی حکومت ہوگ*،اوراس حال میں موننین خدا کی طرف رجوع کئے ہونے ہوں گے، بیرہُوامونین کی اجتماعی دنیا پس

فاصان خداك نوراني تصورو تخيل مي سرجيز اسراي نورالې کې تجليوں یں فناہوجاتی ہے۔

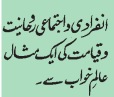


امام دقت کی روحانیت د نورانت کی پیشت میں داخل بونے يريت ومون کے نزدیک نورامام کے سواہر جیز فناہ دجاتی ہے۔



هرحيب زكافنا هوجانا ل تىبىر مقام كى اوبل بر ، كەجب بندة مۇن إس دنياكو حجود محرلي المام وقت كى روحانيت في لورانيت کی بہشت میں داخل ہو جا تکہے، تواس وقت اس کے نزديب امام سے نور کے سوا ہر جیپ زفنا ہوجاتی ہے ' ایسے مۇن كى لاس ذاتى بېشت يې خىلېي كې باد شاہى ہو تى ہے اورظا ہرہے کہ اس حال میں وہ نون خدا کی طرف رہو ع کیا <sup>ہ</sup>واہوماہے، یہ ٹہواموں کی انفرادی قیامت میں ہر جن پند كافناهوجابار بيو تتصقام كى اويل يېپ كىكى زمانے ميں عسالم جهانی یعنی ساری کائنات کُلّی طور پذنا ہوجائے گی ، جد پیا کہ کلید۔ ۹ میں بھی اس کا ذکر ہوجیاہے،اور اس حال سیں بندگان خدالیے آب کو خداکے نور میں زندہ پائیں گے ،جوعالم روحانی اور بېشت جاوېدا یې بے، اُس عالم میں خپ ایک کی بادشاہی ہوگی اور مونیین خدا کی طرف لوٹلے ہوئے ہوئے ہو کے، بیہُوامجوی قیامت میں ہر سینے نکا فناہوجانا۔ مذکورهٔ بالا تاویلات کی ایک داضح شال بیر ہے،کہ ہرانسان جب نواب سے عالم میں ہوتا ہے، تو اس کے نزديب عالم نحواب سے سوا ہر جب زفنا ہوجاتی ہے بعنی ببرظاهري كأننات تمام موحودات اورمخلوقات سي ساته اس کی نظرسے غامنب اور پوشیدہ ہوجاتی ہے ، مگراسے

نواب کی دنیا میں ہر حبیب زمو جو دہوتی ہے ،حس میں نواج كى حكمرانى بادراس كار جوع خواب كى طرف بوتاب، یهی شال انفادی روجاینت وقیامت سے علاوہ جماعی روحانیت اور قیامیت کی بھی ہے، کی بصداق ، جر نسبت خاك لاباعا لم بابک - کهان خواب کی ناریب اور مرده دنیا،اورکهان روحانیت وقیامت کامان وزختان عالم، جس کی ہر جب زروحِ قدسی کی حیات ودانش سے







اورباشعور) قسم کی عرکاسی ہو تی رہتی ہے، بالفاظ دیجرامام پاک امام زمان کے ضمیر نسب <u>سے ضمیر مُنیر کی لوح محفوظ پر ہر سیب زکازندہ نقش صورت</u> کی لوں محفوظ پر اشیائے دوجهان كازنده نفتش و صورت موجو دیسے ر دوسراتصتور ببرب كهامام عليه السيسام ايتخط کائنات کی قرّح اورتقل ہی ، وہ اس طبر تے کہ ایٹ ام کھے امام کی عفل عقل گل اورام عقل عقل گلی ہے اور آپ کی روح نفس کلی ، سپ تاہم کی ور نفس کی ہے۔ عقول امام کی تقل پر محبوغ ہیں اور ساری ارواح آپ کی دفس میں محدود ر تىپساتصتورىيەسىيە،كدامام خداكى أنكھ ہيں،اس نے امام اقدس می خدا کی ان کی لگاہ کے سامنے موجو دانٹ سے احوال ظاہر وباطن محد د وتحصور بين، جيب مولانا على عليدات لام كافرمان ي . إَنَا عَيْنُ اللَّهِ فِحْبُ أَرْضِهِ وَلِسَانُهُ الْنَّاطِقُ فِيْ خَلْقِهِ أَنَا نُوَرُ اللهِ الَّذِحِ لَا يُطْفَىٰ أَنَا بَابُ اللهِ مِبْ لُمُ يُوَتِّى وَحُجَّتُهُ عَلَى عِبَادِهِ بِلِعَنى مِنْ مِن مِن خداکی منکھ ہوں،اوراس کی مخلوق میں اس کی بولتی ہو تئ زبان ہوں، میں وہ نورخب اہوں جو نہیں بجہایا جاسے تیا' یں باب اللّہ *ہول کہ میرے ہی ذر*ایعہ *خدا تک ب*نچاجا <sup>ت</sup>ا ہے اوراس کے بندوں پراس کی حجّت ہوں۔ بجوتها تصتوراما ميمبين كي ذات اقدس ميں ہر جرپ بز محد دہونے کے بالے میں بیرہے کہ امام عالی مقام کی تقدُّ دوح نفس محقى، دوح اعظم، روح الارواح أورعا لمير وحانى

آ تحط إلى -

امام محبين تمام مخلوقات اورخلرات اركى وسول کاسورج بس۔



کی چینیت سے ہے،اس لئے امامِ مبین تمام مخلوقات اورحملهاست بارکی روسوں کاسورخ ہیں ،اب اربخ حول کی مثال جودنیا میں آئی ہیں ،سؤج کی ان کرنوں کطرح *بے جوسطح ز*ہین *کہ پہنچی ہو تی ہیں ،اور جور وعی*ں دنپ میں آنے سے بعد اپنی اصل سے واصل ہوئی ہیں با انہی ی*ک دنیایی نہیں آئی ہیں ، ان کی متنال روشنی کے اُ*ُں مادہ کی طرح ہے جوسورج کے ستر بیٹ میں موجود ہے، بی جردو میں امام مبین کے تورا قدس میں ہیں دہ تھی، اورحجر دوحيي دنيا بين ابني بي ده بھي امام اكرم كي ذاست میں محدود ہیں ، جیسے سوج کی کرنوں کاحال ہے ، کہ جو شعاعیں ابھی سورج سے نہیں نکلی ہیں دہ توسورج کے تورمیں محدد ہیں ہی،اور ان کے علاوہ جوکز ہیں ایک بے پایان نوراً فی سمت کر کی شکل میں کائنات دیشش جہات میں صیلی ہوئی ہیں وہ بھی *سورج سے* والب یتکی کی وجهسے سورخ میں محد دہیں۔ ان تصوّرات کے علاوہ اس سلسلے میں آیکہ قرآنى دليل بيب يحو أتحضرت صلى الترعليه وآلهوس كَبارى بي ارشاد بُولِهِ ، كَه وَمَا أَرْسَلْنَا الْحَالَةُ دَجْمَةً لِّلْعُ لَمِينَ <del>؟</del> اور (لم رسول) ہم نے تم *و* تمام عالموں (لیعنی ساری کائنات) کے لیے رکھر ب بناكر بجبجاب ايس فرمان الهىء ظاہر بے كە صغوراكوم

خداکی ہمہ رس ادر ہم گیر رحمت کُل کی حیثیبت سے تمام كأئنات دموجودات برحاوي تنمع، بينانچه اتطح صفحات پریمی ا*س حقیقت کا ذکر ہوجیکا ہے ک*ہ اللّٰیہ تعالیٰ نے *ہر* چیزلینی کائنات کواپنی رحمت اورعکم میں سمالیا ہے ،ا در وەقرانى ارشادىيە بەرتېنا وسىغا يىكى شى يەرىچە وَّعِلَمًا بَجْ - جِوْبِحدامام بِنْ خَلِيفَهُ خَدْ اورخليفَة رسولٌ ہیں،اس لیے امام کی رو<sup>ل</sup> انبیت خدا کی ہمہ رس رحمت ہےاورای کی نورانیت خدا کاہم گیر علم ہے، کپس معلوم فجوا، که امام مبین کی روحا نیت اور نوران پت دنوں ارض دسمار کی دست عنوں پر محیط ہیں۔ اب ذیل میں اِس حقیقت کی چندمثالیں سینے ں کی جاتی ہیں، کہ امام میں سے نور میں کو ن دمکان کی تمام چېزى س طر گھيرى جو بن بي : ا تر سوج نے اپنی روشنی سے بے پناہ سمند میں تمام کائنات کوغرق کرلیاہے، حالانکہ وہ خود کانناٹ سے درمیان ایک محد دجہ ہے۔ ۲- بیایک تقینی حقیقت ہے کہ باتے بسہ الله کے تقطے میں قرآنِ عیم کاجملہ ظاہر دباطن بنہان ہے۔ ۳ر درخت کے بیخ میں مغز ہوتا ہے اور مغز کے درميان كك جود النقطه بالداس نقط بي كك عظیم درخنت لچشیدہ ہے ۔

رسول اکرم خداکی ممرس اور بم گریر حمیت کُل کی حیثیت سے تمسام کائنات وموجودات بر حاوی تھے۔

امام کی روحانیت ندا کی *ہمدرس رحمت* اور آپ کی نورانیت خدا کا ہم گیرعلم ہے۔

امام مہین کے نور میں تمام چیزوں سے کھیرے ہوئے ہونے کی کتاب دین، کتاب کائنات اور کتاب نفسی سے چید مثالیں۔

، حضرت آدم کی بینت میں نفوسِ خلائق کی ایک مېرىوردنىياتچېي، دىنىتىلى ر ۵ انسان سے دل ودماغ میں مہت سی تطبیف نیا تی سماگنی ہیں،مثلاً نبراب کی دنیا،خیال کی دنیا،غور دنت کر ک دنیا، عقل ودانشس کی دنیا، تجرابت کی دنیا،عشق و محبت کی دنیا دغیرہ۔ ۲ پندۂ مون کے قلب میں حکمت کا ایک فقطہ ہے، قلب مومن میں شکمت کا امک نقطہ اوراس نقط میں اس قدر زیادہ گنجائش ہے کہ حضرت رحمن اوراس کی تمام صفاتِ جلالیہ و جمالیہ سے لئے تحجمہ تمام يغم بر المفتر قدستيه، كتب سماوتيه للماله تيرادر ساري امتوں کی ایپ انی روحیں انحصر کی ذات بابر کات میں محموع تھیں، ان تمام حقیقتوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ پر حکمت بسماوته علمالهب کاگھرہوں اورعلی اس کادروازہ ہے، کپ اس کاطلب اورساري امتوك كيايياني يبرمحوا كمه مصوراكرم كانورييقترس بحب ميرسب كبجير تنصا، امام ردحیں کمجنوع تھیں۔ مېين مېموجود يے۔ ۸ ۔ بیخطیماننات برامرخدا کاف دنون (کُن )سے دوحرف ۔۔ وجود میں آئی ہے ، ادر بالآخ ریج کاف ف نون میں داخل ہونے والی ہے۔ ۹ - انسان نے لینےدل ود ماغ میں عقل اور علم کو

گیبرلیا ہےاد بخص دکم نےانسان کو گھیرلیا ہے، لعنی وہ ابنی معلومات سے دائر کے میں محد دہے۔ ۱۰ ۔ قیامت سے دن ساری زمین خدا کی مٹھی ہیں ہوگی اورتمام آسان اس کے دائیں ہتھ میں لیٹے ہوں سے ہے۔ اا - کسیاہی کی ایک دوات میں امکانی طور پر دنیا بھر *کے علوم سموت ہوئے ہیں بلعینی اس میں سے ہوشم کی* تحريرا ورم لوع كاعلم طام كياجا سكناب -بس مذكورة بالادلاكل ادرمتالول سے بير حقيقت روزِروش کی طرح داصح ادرخاہر ہوگتی، کہ امام میں بن کے احاطة نورانيت ميركم كننات دموجودات كاطاهر وباطرخ م ين أس داجد محدوب ، اور بي كلية الحمد لله أس واحد خزاسفى نے کی کلیدینے جس کلید کی چنبیت رکھتا ہے بتیں میں آسمانوں اور زمین کے ب آسمان دزمین کے مر مخفی زانوں کی جمله مخفى حزانوں كى كليدى محفوظ ہي، جن كا ذكر كليد ميں كيا بدر محفوظ ہی۔



لیکن دہ جمانیت وماقیت کے عالم میں ظاہر ہے ،اور لوگوں کی نگاہیں اُس تک رساہو کتی ہیں،اِس حال کے برعكس ہرحیپ بزكار وحانی وجو دابسانہيں، کہ ہرشخص اس کے عمائیات کا دراک کریے ، کیپس اسی اختصاص کے سبب سےارشاد ہواہے، کہ ہر حبب زکی روحانیت خلا کے انتھیں ہے،اورخداکے انتھے ولیّ عامرٌ مراد ولى المرتيني امام زمان ہیں لغینی امام زمان ، کیو کہ خدا کی طرف سے موسنین سے ببيعت لينف والابا تتد يغمير صلعم سے بعدامام مرجق ہی کاپے۔ اِس کامطلب بیر ہوا، کہ بیویت داماست کے واحد نوركى روشى بين تمام جيزول كى روحانيت كامشام ومرسكنا بتوت وامامت کردر واحدكى روشنى يس تس ہے، بھران اسٹ یارکی حقیقتوں اور معرفتوں کے نتیجے بيزول كى دومانيت میں خداکی طَرف رجوع نعنی اس کی معرفت کا حصرول كامشابره بوكتاب مكن ب، أيتر مذكورة بالابي ربط الفاظ كأمطلب يهى إس كمية مساركه بي خداسے مانتھ كا ذكر مجاہے ہين صاف ظاہر ہے کہ پہاں خداکے تصور سُجانتیت کی طرف مجی انشارہ کیاگیا ہے ، اس لئے اگر ہم خداکے انتھا سے خدا کا اختيادماوليس ياقبضة قدرست يحجب '، بهرجال اس كى تخرى ىاوىل ولىّ دام<sup>ع</sup>ر بى كو<u>مېنچ</u>نە سے بغير جارە نہيں ، چنانىچە صاحب امریعنی امام مبین علیالسلام کے نور میں ہر چیز کاملکوت موجود ہے ، اور ان سے نور سے کوئی چیپنر

دست فداسے مراد

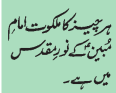
يں۔

باهي زمين حضرت ابراہیم علیہ انسلام نے خدا کی جانٹ سے لينهدقت ميں دليّ ءامر ہونے سے ساتھ ساتھ اسمانوں اورزمین کے ملکوت کامتُنا ہو کیا تھا، چونکہ آپ اپنے نیانے باطن مسيعلكويت سمادا <u>سے</u>امام شمے، اور انہوں نے اپنے نور ہی ہیں دیڈۃ باطن وارض كامشابده كياتهما \_ سے عالم ملکوت دیکھاتھا ، اور آپ نے حکمت کی زبان پ فرمایاکہ جوانتخص میبری ب<u>ئروی کر</u>ے وہ بھی اپنی حیثیت کے مطابق ملکوت کامتنام دہ کرسے تیاہے ، بیر مطالب سوزہ انعام کے رکوع نہماورسورۃ ابلہ ہم کے رکوع مششم میں ہیں۔ مگرایمان وابقان کی توتوں کے بغیران بإدركرنا سخت شكل \_\_ قران حيمه کی کس ایت کی حقیقتوا م اس وقت کماحقّہ دلنشی*ن ہو ک*تی ہے،جبکہ اِس حقیقت یے متعلق قسب آنی موضوع کابغور مطالعہ کیا جائے اور حبجہ امام کی نورانی مائید حاصل ہور حضرت ابراہیم علیہ الت لام کی بیروی اور شاہرات ملکوتی کے پانے میں ایک اورالشادیہ ہے کہ ،بلاشیہ بآدمیوں میں زیادہ خصوصیت رکھنے طلے ابراہے سے ساته البته وه لوك شهر بنهول نے ان كالتَّباع كياته الو يهني صلعم بي ادريدا بيان فيك اورالله تعالى ايمان والول کاحامی کے ۲٫ لینی سب لوگوں میں حضرت ابراہیم کے

ساته زیادہ خصوصیت ، زیادہ دوستی اور روحانیت اور نورانیت کاقربی رِث تہ رکھنے والے لوگ وہ تھے جنہوں <u>نے حضرت ابراہیم</u> کی تقیقی معنول بن بیروی کی تھی ہو<u>ہ</u>ے الرابراميم سي المب ياء وأمّته عليهم التسلام اوران ك حقيقى ومنكين ، نيزنتي أكرم اورامت في محد يباسح العسر ايانر ایرا ہم علیالت لام کے اتباع کی ایس سے چذ حکمتین طاہر مرد تی ہیں ، اچنا نچر میلی حکمت بیر ت اراستر کی حقیقی ہے' ب ابراہیم خلیل اللہ کی حقیقی پیر پر کی ہیے ، کہ بيروى (۳: ۲۸) آپ یے پیچھے پیچھاروجانیت ونورانیت کے اس كيتيج تيجيح وحايت یتے برحلا جانٹنے جمیں کہ انہوں نے اسمانوں اورزمین ونورانیت کے رستے سے ملکوتی عجائیات کامشاہ دیکیا تھا،جس کا زندہ نیبوست يرحلنابيصر آل ابراہیم سے حملہ انتب یار واُمّہ علیہ است لام نیز نتی محدصلعم اوراسب کے خاندان کے تمام اکمتراط بے احلیہم الت لأم ني . دوسری حکمت : حضزت ابراہیم کی بیروی ہویا پيښرکې پردې کې د د ی اور بینمبه کی ، بهرجال بیر ی کی دوصور پل مواکرتی ہی صورتين: بلاداسطريري اورتىبىرى كونئ صورت نہيں، پہلىصورت بلا واسطە پېچرى اوربالواسطر يبروى کی ہے اور دوسری صورت بالواسطہ پر جری کی ، بیغیب ہر کى زندگى ہى بي جو يورى كى جاتى ہے وہ بلا واسطہ ہے اور جر بیچری بینم ببرکی وفات کے بعد اس کی کماب اور حقیقی

مصرت ابرامهم کی بالواسطريروي





جانٹین سے ذ<u>ل</u>یعے سے کی جاتی ہے وہ بالواسط ہے۔ تيسري عكمت : حضرت ابراہ يم خليل الله كى يورى کے لئے آپ کے فرزندار جمند حضرت اسماعیل سے حفرت ابوطالت تكس لسلة امامت جاري تتحاجمبس تحريغير إبرابيخ كى عيقى پيچرى مائمكن تھى اور آپ كى آسمانى كماب لوگوں لامنے موجود نہیں تھی۔ بجوتهي حكمت وحضوراكم صلعمانيي کے زمانے میں امام وقت کے لوسط سے صفرت ابراہیم خلیل الله کی پوری کولیا کرتے تھے۔ يانچوي حکمت ، مذکورہ ارشادِقب آبی ہیں ہے،کہ الله تعالی موننوں کادلی ہے، پس ولی کے عنی بیال کارساز، دوست، حامى، مددگار، نخار، وارت وغيرة جيسة مجرول بہرجال اس کامطلب نیچی ہے، کہ خدانے مومنوں کو کسی بھی زمانے میں امام مبین سے بغیر نہیں جبوڑاہے ، کیو کہ اسن امام مبین کو ہرچپز برچادی ادرمحیط فرما دیا ہے ،اس لیے ہر زمانے میں امام کی موجود کی لازم آتی ہے ، جبحہ طاہر سیت و جهانیت میں **ہر جیز ز**مان ومکان کے سوانہیں ہوسکتی ہے۔ إس مضمون كاخلاصه بيرب، كه جب امام مبين اينه لوي قديس سے ہرچيز رم بحبط ہے، تو پیچینقت ہے، کہ ہر چیز کاملکوت بھی آپ کے پاک نور میں ہے ، جیسے حضرت ابراہیم کی مثال۔۔۔ ظاہرہے، اور کوئی شک نہیں کہ آپ

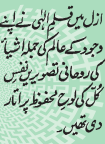
ا پنے وقت میں امام میں شمے، کیس سی سبب ہے، کہ قرآن سے مبلہ وضوعات حضرت ابراہیم علیہ السّلام محوضوع سے وابستہ کئے ہوئے ہیں، اور آنجناب کاموضوع امام مبیغ سے عنوان سے تحت ہے۔



رجبر كمليح كني ترمت أوعلم مي سورهٔ مون کی ساتویں آیت میں قب آن مقدّس کا كارشاد المارد وبَبْنَا وَسِعْتَ كُلّْ شَيْءٍ وَجَمَةً وَعِلْمَ أَجْ لے ہمانے پژردگار تونے ہر حبب اپنی رحمت اورعلم میں سمورکھی ہے۔ ب إس أيذكر بيه كالشارة تحكمت إس حقيقت كي طرف ہے،کہاللّٰہ تعالیٰ کی زند رحمت نفس کُلّی کی روحانیت کے التدتعالى كى زنده رحمت اوراس کا ذی حیات علم عقل گل کی نورانیت، اور رصانیت نفس کلی کی روحانیت ادراش كاذى حيات علم ونورانیت کے دوسمنار میں کائنات وموجودات کی تمس ام عقل کلی کی نورانیت چیزں ڈوبی ہوئی ہیں، یہ امرواقعی اِس طرح سے ہے ، کہ جسرعملی ،جواسانوں ،ستاروں ،ستباروں اور مسام مادی جیزوں کامجموعہ ہے نفر گل کی روحانیت ہیں غرق ہے اورنفس کُل بمعان تمام چیزوں کے (لینی سیم کُل کے ساتھ) عقل کل کی نورانیت ماہ کے تغرق ہے، پس یہ تواہر چیز کا رحمت ادرعكم بيسموجانا به نيزان المككنات وموجودات سي رحمت سموجانے کی ایک خاص صورت بھی ہے،اور وہ بہ ہے

تمام چیزیں اپنی ظاہری اورماڈی سبتی سے علاوہ رحمت پی روحانى طربق براورعلم بيغفلي طور بيرزنده اورموجو دبين بالفاظ دىگچر ہرچىپ زىبك دفت يىن صورتوں بيں باكە يېن مقامات یرموجودے، دہب گل میں جہانی طور، نفس گل میں صانی بیشت ۔۔۔ اور خط کل میں عقلی صورت میں موجود ہے۔ إس حقيقت كي أيك روشن دليل (كرجس طرح ہر چیز عالم جسمانی میں مادی صورت میں موجو دہے ،اسی طرح ده عالم اردلح میں روحانی صورت میں اور عالم عقول میں مۈرت میں موجود ہے) یہ ہے کہ ازل یعقب ( سُکل کے قلم نے بامراہلی اپنے دجود کے عالم کی حملہ است یارک ردحانى كغينى زندة تصويرين نفس كل كى لوط محفوظ يرآبار دى تمہیں، پھرعقل کل کے عالمہ کی چیزں دیسی کی دیسی اپنی اپنی جکہ ہیوجو دیھیں،اسی طرح نفس سخل آیکہ لوج محفوظ کے روحانی نقوش سے مطابق اِس دَنیا کی حیانی چیزیں پیدا کھے گئیں،بغیراس کے کرلوچ محفوظ کی پیپے زوں میں کوئی کمی واقع ہو۔ بيان مذكورة بالاسسے ندصرون يشبوت ملاً، كە ہر توپز رحمت اورعلم میں سمونی ہونی ہے ، ملکہ اس سے بیر بھی معلوم مُوا، کدر مستناف کُل کی صفت ہے اور علم عقل کُل کی صفت، نیزاس بیان۔ سے بیجی ظاہر ہوا، کہ ہر جبز بہکے وقت عقل، روح اورسب میں موجود ہے ، گویا عقل کا

مورتوں میں موجود



جمية نفس كل كماورعلم عقل کل کی صفت ہے

سایہ دفع ہےادر دقرح کا سایڈ سب امام عالی مقام علیالستلام سے مبارک فرمان میں ہے، لمونين ابني روحول يل فرشة بي اور مبول بي انسان، س بیابت قابل نقین ہے کہ نوٹنوں کی روحول<sup>سے</sup> فرشتوں سے مجمع عقلی فرشتے ہیں، جس کاثبوت انسان کا طاہری دَحود ہے،کہاس میں تین چیزیں ہیں بعنی جسم ، رقبے اور عقل یہ جب بیرماناگیا،که هروه چیز جوحبانی عالم میں ہے، وہ روحانی عالم میں ہمی ہے اور عقلی عالم میں بھی ،اور بیرہمی تیلیم سر سر لیاگیا،کہ روحانی عالم نفس کُل ہے ادر عقل عالم عقلِ کُل بچراس کانیتجہ بر ہُواکہ عالم انسا نیت سے سردار معنی امام بین کی رقص دہ روحانی فرسٹ نہ ہے ، جوفس سِحَل سے اسم سے یوسوم ہے،اوران کی عقل دہ عقلی فرشتہ ہے،جس کو قل لہاجاتا ہے، بیس این ضمون کائت آباب بیسے کہ آمام مېينې کې د شرح اعظم کانيات کې رحمت کا سرسې جه ب آب کی عقل کامل ساہے جہانوں سے علم کامنبع ہے۔

آب کی عفل کامل پر بهان سے علم کاس شیشہ



کی چنیت ہے ہے ، عقلِ گل نے سکھ کا فرت تہ پیدا کیاگیا،جوعالم دین کی جان لعینی رقس کا در جبر رکھناہے ، اِسس مثال \_\_\_\_يخفيفت ظاہر ہوتی کہ رقب خاطفہ کی تعمیق <del>س</del>ے ہوتی پےاورعفل کی کمیل نطق سے ر دوسری دلیل بیہ، کدانسان کے جبم کاقیام رقاح <u>پر</u>ہے،روحے کی محافظ عقل ہے اور عقل کامر تی لنطق ا تبسری دلیل بحقل نطق کے بغیر نہیں ہو کتی جب کا تبوت فرمن تدہے ، مگر در خلق کے بغیر ہو کتی ہے ، جس کی مثال جیوان سے۔ چوتھی دلیل بعلم خواہ لُڈنی مرتبت کا ہویا اکتسابی قسم اشارة وي بحي ايك طر كابهرجال نطق كى صورت ين أست المب اور جروح كارتادة ہولیے دہ بھی ایک طرح کانطق ہے ،جس کوسے پہلے يهاعقل وشعور قولكر عقل دشعور قبول کرناہے بھیر بیروح تک بہنچیاہے ۔ ب بعريدان تك یانچوں دلیل :اگرکسی بیچے سے کان شریع ہی سے ک بہنچا ہے۔ نہیں *سکتے* ، تو دہ بہراکہلا ما ہے 'جب دہ بہرا ہوگیا ، تواہ*ت* تحولگابھی ہوجاتا ہے، بچروہ اِس کے نیتھے میں عقل کی دولت سے الصیب رہ جاتا ہے ،اس کا سبب کیا ہے ، ابس یهی که جبب وه قوتت سامعه *سی محروم ه*وگیا، توقوتت ناطقته اورعقل ودائش سے بھی محروم رہتا ہے، اِس سے معلّوم عقل في تمت ل كاذرك م ہوا، کرعفل کی کمبل کا ذراعہ ناطقہ ہے ۔ ناطقيري مذکورۂ پالا دلائل سے اِس حقیقت کا بتین ثبوت ملت

ہے،کت<sup>و</sup>س طرح عالم دین میں کار باری یعنی <sup>درگ</sup>ن "کے امریسے عَقَلِ كُلّ د جود مِن آياد درجيع عَقَلُ كُلّ سِنْفُسِ كُلّ بِدا جُواً، اسى طرح مؤن تستخصى عالمه ميں امامير زمان کے برحکمت فران ے، جو کلز باری کی مثال ہے، عقل <sup>ک</sup>بنہ دی کو کمال حاصل ہوتاہے، بچرانیےغل۔۔۔ روح الایمان ہیا ہوتی۔۔۔ بھراس کے نتیج ہیں مؤن کے حواس باطن زندہ ہو جاتے ہیں ، تب وہ حقائق اسٹ یار کامشار 2 کرسے ، كەتمام چېزوں كى جىسمانى، روحانى ادرىقلى يېن تېن بېتىيان ي ہر جیز لیف عقل وجودا ور روحانی وجود میں بولتی رہتی ہے، اس سےعلادہ است بابر کا طاہری وجو دہم محزانہ نطق ۔۔۔خالی نہیں۔ چنانچەظام رى ادرسسانى چېزى ددطر - سے بولتى ہی، بعنی زبان حال سے اور زبانِ قال سے ، تکریہاں ابن حال کی کیفیت بیان کرنے کی ضرورت نہیں، کیونگہ دہ ایک مسلَّم حقيقت ہے، ہم صرف زبانِ قال کی بات کریں گے، کهاس کی بھی دوصورتیل ہیں ،اوّل بیکہ چیزوں کی آدازاور صوت وصداروح القدس تحترف مصعجزاندكفتكو اور ذکردسبیح میں تبدیل ہوجاتی ہے ، دوم بیکہ جن چیزوں كىكونى أطارند جو، أن سے اليي محجزاتى اوار سپ ابوتى ب كەلس كى كماحقە، نوجىپەنرېي بوسكتى بە جب آدازدانی ادر ب ادار دالی جله چیز پر زبان نطق سے خلاکے ذکر دسبیج کرنے لگتی ہیں، تواس بیں ہم

مۇن كى غۇل عېزدى كو امام زمان <u>سے پڑ</u>ھکت فرامين سيكمال حاصل ہوتا ہے۔

فاهری اور سمانی چیزیں دوطرح سے بولتی ہیں، زبانِ حال سے اورزبانِ قال سے ہ

ایک اعتبارے برکہ سکتے ہی کہ خدانے اپنی قدرت کاملہ سےان چیزوں کونطق دیا ، د دسرےاعتبارے بیر کھی کہہ سے بی کر بیمون کی اپنی روح الیانی کاکرشمہ، تبیہ ب اعتبار سے بیری مان سکتے ہیں، کہ بیر قرح القدس کامعجزہ ہے اور سوچتھا عتبارے برکہنا بھی حقیقت ہے، کہ بیسب مجھ امام مبین سے نور کی روشنی ہی کشف روحانیت کاعالم ہے، ل يرتمام باتين ابني ابني تحكمه برحق اور صحيح بين اوران بي *سے کوئی بھی غلطنہ بی ، کیو بکہ جہاں تمام حقیقتوں کی وحد*ت وتكانكت كامتحام ب ولال كى حالت وكيفيت فيختف اعتبارات ہوتے ہیں۔

تمام جنرول کے جوٹسے ور. قرآن غطیم کی چیم میں حضرت تبارک دتعالی کاارشاد ٻ*ک*رِ ، وَمِرْبِ کُلِّ شَیْءِ خَلَقْنَانَ وُجَيْنِ لَعَلَّكُمُ تَذَكَ مَ فَنَ الله - اور سرحب زكوم مى في جورًا جورًا بنايا تاكهتم بإدركهو به جىياكەكلىد **9** مى*رىطرى*قاخصارىيەذكرىم<sup>2</sup>اتھا،كە تمام چیزین جوڑی جوڑی پیدا کی ٹئی ہیں، چنانچہ اسی مطلب کو یہاں ذرائفضیل سےساتھ بیان کیاجاتا ہے، کہ ہر صیبے زکی ایک صند با ایک مقابل ہے ، جیسے مرد عورت ، دن رات مقابل ہے۔ روشى ماريكى بخشكى ترى، أسمان وزمين، روحانى وجسمانى ښوښې دغم ،اميرې دغريبې ، دنيا د آخرت ، د جود وعدم باکه ښتې ىيىتى <sup>چ</sup>كن دامردغير*و ب* یہاں بیجانااز کسب صفرری ہے کہ چیزوں تحو ٹے جیزوں کے حوالے دو م ت ہوا کرتے ہی۔ دوقسم کے ہوا کرتے ہیں، ایک قسم دہ ہے جس کے ہولئے کی دونوں چیزیں ایک ساتھ رہ متیٰ ہیں ، جیسے مردعورت' د دسری قسم دہ ہے جس کے ہرجوڑے کی دونوں چیزیں بچیا نہیں ٹھرتیں ، جیسے دن رات ۔

بينانچ أكرم إس كأنبات كى بقاكو دن اوراس كى فت کورات قرار دیں، توبیر بھی مذکورہ چیزوں کے جوڑوں میں كأنبات كيفت ايك لاانتهاسلسلير کے بیردن رات ہمیشہ ہیں *کے لئے جاری ہو*ں، اور یہ حقیقت ہے کیونکہ دن رات تو ایک لاانتہا سلسلہ ہے۔ ندکورۂ بالاکلیّہ کی روشنی میں حیثم بصیبرت سے دیکھنے سے علوم ہوا ہے کہ کا تنات وموجودات کے وجود وعدم کے سیسلے کی مذکوکوئی ابتدا ہے اور نہ کوئی انتہا ، ملکہ اس سے دائیت کا یک نہایت ہی دسیع دائرہ بنا ہواہے، جیے دن رات کی مثال میں کائنات کی بقا دفت کی لاانتہ اگر دش کی حقیقت ثابت کی گئی، اِس کے برعکس اگریم صرف اسی بات کومانیں کہ پہلے خدا کے سوائچہ بھی نہیں تھا، بھراللہ پاک کے امرسے پیرہان بپ اہوا، بھرا یک دن پیرہان فنا ہوجائیگا، تواس عقيده مين تين جيزين ہو گئيں، لعني پہلے نبيتی، اسس کے بعدمتی، بھرنیتی، اور بدنغ بر حوط کی بات ہوئی، حالانكه مذكورة بالأكلي سےمطابق أيسا ہونا جاہتے، كہ ہر یں کے بعدایک نیستی نیتی کے بعدایک ہی ہوادر ہرستی کے بعدایک نبیتی ، اور ہزیتی کے بعد ایک نیونکہ ذات سجان سے سواکو بی جب **بغیر جوڑ**ے کے يتى بے۔ علاده برآن أكرمهم تنى كوحجو ژكرصرف نيتى كى يفتيت کے ایسے بی غور وفکر کریں ، تو پھر دہی حقیقت بھر ک

سامنے آتی ہے، کہ قانون قدرت کے تصرف سے کوئی چېزىتىتنانېيى، ئوكتى، لىينى خىكقىنان ۋىجاين سے كلم كا اطلاق ہرجوڑے کی دونوں چیزوں پر برابر برابر ہوتا ہے ، جسكامطلب بيرب كحبس طرح بمتبى خداكى بنانئ هونئ (مخلوق)۔۔۔۔ اسی طرح نیستی بھی اسی کی بنائی ہوئی (مخلوق) ہے، پھرجب ہم نے تجفیقت بیسلیم کرلیا کنیسی کوئی ایسی سیزیا کوئی ایسی کیفیت ہے نہیں،جو<sup>نعل</sup> بی قدرت کے تصرف سے بغیر خود با نی جائے ، بلکہ وہ جرحالت دکیفیت ہیں *بھی ہوخداہی کی بنانی ہو تی ہے ، تواب ہ*یں لازمی طور بربيرهي ماننا يطيب ككاكنيتني دراصل مهتى كي مدلى بوتي أيك صورت ہے،جس طرح رات ایک بدلی ہوتی شکل ہے دن کی ، پس اس کانتیج میں کو ایک کو ڈی نیسی پر سے یہلے ای*ک شی نہ ہ*وا در نہائیں *کو نی ہتی ہے ج*س سے قبل نىيىتى نہو، چنانچەت لان تىجىم مىں جگە جگە يەارشا دے كە خلاکے امرے جس طرح رات سے اندر دن پیٹ بید ے اور دن کے باطن میں رات پنہان ہے ، باکل *ا*سی طرح نبیتی میں ہتی چھُپی ہو تی ہے اور سبتی میں نیتی مخفی ہے۔ تىيىتىچىپونى لعص كوكول شيء عقبد يست مطابق عب م ادر ہےاور سبتی میں نیستی نیتی ایب لائنٹی اور بے مسمّا اسم ہے ہسٹر حقیقت ِ حال اس کے برعکس ہے ، جیے قرانِ پاک کا ارشادم اللَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَهْ لُوَكُوُ

اَيَّكُمُ اَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ يعنى فداده م عس نےموت اورزندگی کو سیدا (بعنی مخلوق) کیا ماکہ تہا ہے ازمائش کرے کہم ہیں کون اچھے کام کرتا ہے۔ ایسس ىيتى اورمىتى ددنوں فرمانِ الہٰی۔۔۔ یہ تعنیفت ظاہر ہوتی ہے ، کہ میتی اور ہے خداكى مخلوقات مر دوبۇل خداكى نخلوقات بىر سے ہي، ىپ معلوم ہوا كھ -04 نیستی ایک قتم کی مخلوق ہے جس کوخدانے ہتی سے بیدا کیا بمنفى اوراثبات كى دونوں حقيقتوں كۆسلىم كرسيلتے ہ*ن، وہ بیرکہ بلاشک فیشہہ ہر شیب ز*فنا تو ہر ہی جانی ہے ، اہی۔سےجبر دہی چیز بیدا کی جاتی ہے،جب اک الله تعالى كايك فرم*ان حيك*ه : كَيْفَ نَتْكُفُرُونَ بِإِدلَّهِ وَكُنْتُمْ آَمُوَاتًا فَ اَحْبَاكُمُ نُمَّ بُمِنْتُكُمُ نُمَّ يحييكم فتركك ويتجعون بهركيو كمرتم فسلكا انكاركرسكتى جوحالانكهتم مرده تصحتم كوزنده كبالتجيرتم كومت دے گااور بھرزندہ کر لیگا ، بھرتم اسی کی طرف لوٹا نے جاؤگے پر اس ایترکرمبر کی حکمت میں آپ ذرا ذہنی او دو کری صفانى كے ساتھ سوينے، تومعلوم ہوگا، كدانسان كى روح روح انسانی قدیم ہے قدیم ہے، اس کی روحانی اور حیانی زید گی بے پایان ہے، چنانچەندكورة بالاارشادىي إشارە فرمايگياي ، كەانسان بار ما بقاد فن التي تجربات مسكَّذَرَّ ناريل ميه، ده أي

زمانے میں خدائے حضور میں تھا، جہاں اس کے لئے حقيقى بهشت تنحى بمكروه دبال مستحضرت آدم كمطرح كيحضكور متحقيقي بهتندية ى بېلىنىسەنكل ردنىيا بىل ايا،اورىيېراخ كاردە ئۇ روہاں جانے والاہے، خداکے حضور جانا بہشت کے بغيرنهيں،اور نه بېشت فداکے صورے بغير ہے۔ إس بيان كاخلاصه يبه ب كرتمام چېزول كي ج ہں اور مرجور سے ایک دائرہ بنا ہے، جب دن رات كاليب دائره باسى طر كأننات كى ستى ونيستى كاجى ب دانره مب جوسب مس برا دانره ب ، اورمودودات دات دمخله قبات ستني ومخلوفات اسی دائزے پر بتما وفن اے گذر تی ہو تی دنيتى بے دارّے برفنا گردش کرتی رہتی ہیں۔ ولقاس كزرتى يونى و د ش کرتی رہتی ہی۔ اَلْحَمَّدُ لِله عَلى احسَانِهِ ، كه به تمام حكمت کی باتیں امام میں کی معرفت سے نتخط نے میں موجود ہیں اور اس معفت 'ے کوئی چیز باہر نہیں ، کیس مون کوچا ہے کہ دہ امام شیناسی میں کامل ہوجائے ،اورامام شین اسی کی کتابوں کواصول کےمطابق پڑھتار ہاکرے، تاکہاس کے دل میں اسرار امامت کی روشن پیدا ہو جانے۔

فہارس

آيات قرآنى

| 10 A       |                  |
|------------|------------------|
| ۷۳         | ۱۲۲: ۹           |
| ואהנאו     | 10r: Y           |
| 1717       | 100: 7           |
| ١٢٢        | M+: C            |
| ١٢٥        | ۷:۲۳             |
| 1+1        | am:∠             |
| ۷۳         | 102:2            |
| <i>۴</i> • |                  |
| ۱۸۷        | ۱۷:۸             |
| 19-17      | 17:9             |
| ۷۴         | ٣٢:9             |
| ۱۲۰،۷۵     | ۵:1•             |
| ٢٢         |                  |
| 1+1        | ٣٩: ١+           |
| ٣٧         | ۸۸:۱۰            |
| ٢٢         | 12:11            |
| ٣+         |                  |
| 1+1        |                  |
| 1+1        |                  |
| IPT        | ۳۷: ۱۲           |
| 1+1        | •   -   • • :  ٢ |
| 179        | ۳۵: ۸۰           |
| ۷۱         |                  |
| <i>LL</i>  | I: Ir            |
| ∠۸         | ۵:Ir             |
| 124.149    | ما: مس           |
| ۲۱۷        | ۵۲-۳۵: ۱۴        |
| 122        |                  |

| ۲۳۱۷:۲       |
|--------------|
| ۲+:۲         |
| ۲۳۱۲۸:۲      |
| ۲۹: ۲        |
| ۳+:۲         |
| ۳۱:۲         |
| ۳۳           |
| ۲۰۶۱۱۵:۲     |
| ۱۱۱۲۴:۲      |
| ۱۳۲ ۱۳۸: ۲   |
| ۱۳۵-۱۳۴۱۴۸:۲ |
| 120 107: ۲   |
| ۲۵۷:۲        |
| ۲۱۹-۲۱۷      |
| ۲۰۱۰۳:۳      |
| ۲۵۱۸۴:۳      |
| ۱۴۷۱۸۵:۲     |
| ۵۹: ۴ ۵۹: ۴  |
| יח : יק∠ו ۲۲ |
| ۲۷۱۲-۱۵:۵    |
| ۲۷۲۴،۵       |
| ۵:۲۹۸۲       |
| ۲۹۲۸:۵       |
| ۷۰۱:۲        |
| ۵۹: ۲        |
| ۲۱۷ ۸۲-۷۱: ۲ |
| ۱۹۲۲         |
| ۲۳،۷۱ ۹۱: ۲  |
| 107          |

| ۴۹                        |             |
|---------------------------|-------------|
| <u>۸</u> ۹-۸۸             | ۳۳:۱۹-۹۹    |
| 9+                        | ۳۲-۳۵: ۳۳   |
| 177                       |             |
| ۳                         | 67: ۳۳      |
| ۹۲                        | ۲۲-19: ۳۵   |
| ۹۳                        |             |
| . ۱۲۸ ، ۱۰۹ ، ۵۱ ، ۲۷ ، ۳ | ١٢:٣٦       |
| ٢+9،191،189،178           |             |
| ۴ •                       | ۳۹:۱۰ م     |
| 19.                       |             |
| ۲۱۵                       | ۳۹:۳۰       |
| ۱۸۹                       | 11.+: ٣٧    |
| 191                       | ۲۰۰: ۱۰: ۳۸ |
| 172                       |             |
| ۹۴                        |             |
| 107                       | ۳۹ : ۲۴     |
| ۱۳۴                       | ۳۹ : ۳۳     |
| ۲+۵                       |             |
| 197                       | ٩٣:٣٩       |
| ۲۱۴                       | 72:39       |
| ٩٦                        |             |
| ۲۲۱، ۲۱۲                  | ∠: r*•      |
| ۲۲۴                       | ۲۱: ۴۱      |
| ۱۳۲                       | ایم: ۳۵     |
| 110.95                    |             |
| 99-91                     | ۵۱:۳۲       |
| 1111.1++.99.10            | ۵۲:۴۲       |
| ۲۲                        |             |
| ١٦                        |             |
| ۱۷۴                       | ۳۵ : ۳۳     |
| ۵۳                        | ۲۹ : ۱۲     |
| 127                       |             |
| 119                       | ۲۳:۳۷       |

| 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17:10     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۳۱،۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ∠9:10     |
| IAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٩٨: ١٩    |
| ۱۸۲-۱۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| 176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| ۱۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17+: 14   |
| 177.000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ∠1:1∠     |
| ۱۸۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۵۴:۱۸     |
| 19+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۸۵-۸۳: IA |
| 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۸۴:۱۸     |
| 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 90-91:10  |
| 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 91-91:11  |
| 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99:1٨     |
| 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۵+:۲+     |
| ٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۱: ۳۲    |
| 192,190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 97-90:11  |
| ۱۸۸ ۲۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1•2: ٢١   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
| ۷۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9-1: 22   |
| ۷۹<br>۷۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۴۶:۲۲     |
| <i>LL</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۴∠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| ۲ + + ، ۱۸۵ ، ۱ + ۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| ۲ + + ، ۱۸۵ ، ۱ + ۴<br>۲ + ۰ ، ۱۸۵ ، ۱ + ۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| ۲۰۰ ، ۱۳۵ ، ۲۰۲ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۹۲،۸۵،∠۹،∠۰،۲۰.<br>۲۰۰،۱۸۵،۱۰۳<br>۸۲<br>۱۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| ∠∠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۶۲،۸۵،∠۹،∠۰،۲۰.<br>۲۰۰،۱۸۵،۱۰۳<br>۸۲<br>۱۲۲<br>۲۸<br>۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۳∠<br>۲++ ،۱۸۵ ،∠۹ ،∠+،۲+<br>۲++ ،۱۸۵ ،۱+۲<br>۸۲<br>۱۲۲<br>۱۲+،۸∠<br>۲۸<br>۱۲<br>۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۳∠<br>۱۹۲،۸۵،∠۹،∠۰،۲۰<br>۲۰۰،۱۸۵،۱۰۳<br>۸۲<br>۱۲۲<br>۲۸<br>۱۲<br>۱۲<br>۱۲<br>۲۸<br>۱۲<br>۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| ∠∠<br>۱۳∠<br>۱۳∠<br>۱۳∠<br>۲++ (1∧۵ (2+(1+)<br>۲++ (1∧۵ (1+)۲<br>∧۲<br><br>۱۲۲<br>۱۲۲<br>۲∧<br><br>۱۲<br>۱۲<br>۱۲<br>۲∧<br><br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| 22<br>۱۳∠<br>۱۳∠<br>۲۰۰ ،۱۸۵ ،∠۹ ،∠۰،۲۰<br>۲۰۰ ،۱۸۵ ،۱۰۳<br>۱۲۲<br>۱۲۲<br>۲۸<br>۱۲<br>۱۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲<br>۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |

| 116.44                                 | 11-1+: 40  |
|----------------------------------------|------------|
| 119–110                                | ۲۲         |
| ۲۳۱–۲۳۰                                |            |
| ۲+۵                                    | ۸۲:۲۰      |
| 17+                                    | . 17-10:21 |
| ۱۴+                                    | 12-17:21   |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ۲۹: ۷۸     |
| 161                                    | ۲۴: ۸۱     |
| 10                                     |            |
|                                        |            |

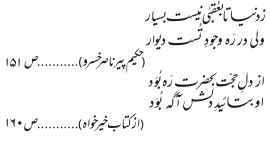
| ۱۸۷         | <b>!+:</b> ዮ۸ |
|-------------|---------------|
| ۲۳۰۰،۲۲۸    | ۵۱ ۳۹: ۵۱     |
| 116         | rr: or        |
| +   -   + + | 9:02          |
| ۱+۳٬۲+      | 17:02         |
| 1+0-1+1     | .11-11:02     |
| 1+0         | 19:02         |
| ۱۸۸،۱۰۸،۱۰∠ | ۲۸: ۵۷        |
| 1+9         |               |
| 111-11+     | ۳۲ :۸.        |
|             |               |

احادىيث نبوى

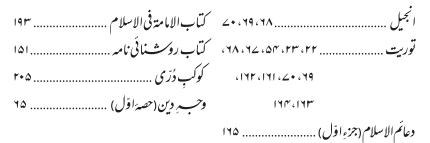
| أَعْرُفَكَمْ بِنَفْسِهِ أَعْرَفَكَمْ بِرَبِّهِ -                                                       | _1 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| مَنْ مَاتَ وَلَم يَعْرِفُ إِمَامَدَهْرِهِ حَيًّامَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً وَالْجَاهِلُ فِي النَّارص١٥ | _٢ |
| مُوْتُوْاقَبْلَ أَنْ تَمُوْتُوْا ص ١٢٨                                                                 | _٣ |
| كُنْتُ كَنْزَاعَغْفِيًّا، فَأَحْبَبْتُ أَنْ أُعْرَفٍ فَخَلَقْتُ الْخَلْقَ لِكَيْ أُعْرَفَص١٧           | ^_ |
| مَنْ حَكَانَ لِلَّهِ حَكَانَ اللَّهُ لَهُ                                                              | _0 |
| يَاعَلِيُّ إِنَّ لَكَكُنْزَأُمِنَ الْجُنَّةِ وَإِنَّكَ لَذُوْقَرْنَيْهَاص                              | _4 |
| مَن مَرْإِنِي فَقَدْ مراَي الْحُقَّ                                                                    | _4 |
| أَنَادَارُ الحِصِّمَةِ وَعَلِيٌّ بَابُهَا                                                              | _^ |

ارشا دات أئمته امام على لل ا- أَنَاوَجُهُ اللهِ فِحْ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ .....ص ٢- أَنَاوَاللهِ وَجُهُ اللهِ -..... ٣- أَنَاوَجُهُ اللهِ، أَنَاجَنْبُ اللهِ،... وَأَنَا النُّقْطَةُ تَحْتَ الْبَاءِ ..... ٩- أَنَاعَيْنُ اللهِ فِي أَرْضِهِ ... وَحُجَّتُهُ عَلَى عِبَادِهِ ....ص ٢١٠



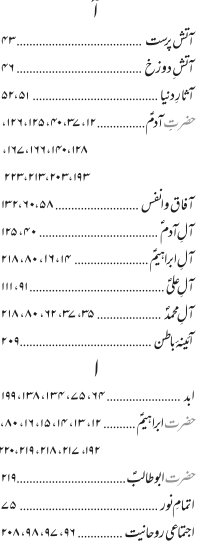






شار

| احاطهٔ کمبی                        | <u>بر</u>                                             |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| احوالِ ظاہروباطن                   | ر<br>انش پرست                                         |
| اختیاری موت۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۲           | ۲ ک پرست ۲۲<br>آتش دوزخ                               |
| ارواحِ املِ ادیان ۱۹۵، ۱۹۲         | اس دورن                                               |
| ارواحِ املِ الله ۱۹۵، ۱۹۲          | ر مارودین                                             |
| ارواحِ املٍ دنیا ۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۷ کا  | دام ۱۹۲۰، ۲۸ میلی ۱۹۲۰، ۲۸ میلی ۱۹۲۰، ۲۸              |
| حضرت ارفخشا ڈ                      | rtm.rtm.r+m.igm                                       |
| ازل۲۸، ۸۲، ۵۸، ۶۴، ۵۵، ۹۴، ۵۵، ۱۰۹ | آفاق وانفس                                            |
| 111, 771, 871, 991, 777            | الحال وراست.<br>آل آدم می                             |
| حضرت اسرافیل                       | رب روم                                                |
| اسمِ اعظم۱۱۸ ،۱۱۸ مار ، ۱۹۸        | رض بروییم.<br>آل علق                                  |
| اسمِ أعظم مجسم ١٢                  | ر ک                                                   |
| اسمِ بزرگ ۱۱۳، ۱۱۳، ۱۷۸            | ر کې مدر<br>آئینهٔ باطن                               |
| حضرت اسماعيل                       | 1                                                     |
| اصلِجسمانی                         | ايد                                                   |
| اضطراری موت                        | به .<br>حضرت ابرا بهیتم ۱۲ ، ۱۳ ، ۱۴ ، ۱۵ ، ۱۷ ، ۸۰ ، |
| اعراف                              | ۰ ۲۲۰، ۲۱۹، ۲۱۸، ۲۱۹                                  |
| إعمالِ آخرت                        | حضرت البوطالب                                         |
| الم                                | اتمامِ نور ۵۷                                         |
| اُلُوہییت۲                         | اجتماعی روحانیت۲۰۰ ۹۲، ۷۷، ۹۸، ۲۰۸                    |
| أم الكتاب                          | اجتماعی قیامت ۲۰۸، ۲۰۸                                |



| ۱۳۸،۱۳۴ | املِ معرفت         |
|---------|--------------------|
| ۲۴      | املِ نجات          |
| 197     | املِ يقين          |
| ۲۲۵،۲۲۱ | اولوالامر          |
| ۲۲      | الیٹمی <b>دُور</b> |
| ٨٩      | ايمانِ كامل        |

## Ý

| باب                          |
|------------------------------|
| بابُ الله ۲۱۰                |
| باره بروج                    |
| بائے بسم اللہ                |
| بنۍ آدم                      |
| بهشتِ جاویدانی۲۰۰۷ ۲۰۰       |
| بهشتِ روحانيت ۲۰۷۷، ۲۰۷۷، ۲۰ |
| بهشتِ نورانيت                |
| بيعيت                        |

| *                                  | ، ۹۲ ، ۸ |
|------------------------------------|----------|
| پيير۵۲، ۱۳۴، ۲۵۱، ۱۵۹، ۱۸۰ ۲۱، ۱۸۰ | 177      |
| پيېر نور                           | ۲۰۸،۱    |

## ت

| ۲۳۲-۱       |              |
|-------------|--------------|
| ۱۹۵،۱۱۸.    | تائيدِالہی   |
| ۱۸۱، ۸+ ، ۳ |              |
| ۲۱۷، ۸+ ۱۳  | تائيدِنورانی |
| ۱۷          | تائیدی مدایت |

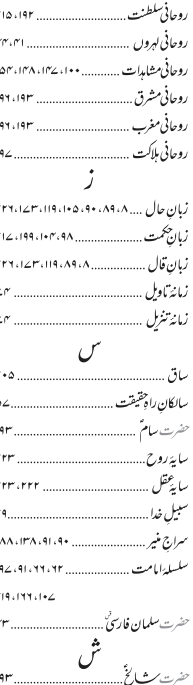
| امامِ اساس اس، ۵۴٬ ۲۰۱۱، ۱۱۱، ۱۹۳٬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| امامِ زمان۱-۲۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| امامُ المتقين ۳۸، ۳۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| امام مبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امامِمُستقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| امامُ النَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اُمّت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اُمّت محمدتیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| امرامامت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| امرِ باری۹۱، ۲۸، ۳۹، ۴۹، ۵۰، ۵۸، ۱۱۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۳۰ ، ۲۳۲ ، ۲۲۹ ، ۲۲۲ ، ۱۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| امرْچِلافت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| امرِکُلْ ۲۲۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المبرير في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رسرین<br>امرکِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| امرِکُن۲۱۳۰، ۲۲۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| امرِکُن۲۱۳ ، ۲۲۴<br>امری صورت۲۰۰<br>اناس ۳۳۳ ، ۱۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| امرِکُن۲۲۴ ،۲۱۳<br>امری صورت<br>اناس ۳۳۰ ، ۳۳۰ ، ۴۳۰<br>انسانِ کامل۲ ، ۴۳۰ ، ۸۲ ، ۳۳۰ ، ۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| امرِکُن۲۱۳ ، ۲۱۳<br>امری صورت<br>۱ناس ۳۳۰ ، ۳۳۰<br>انسانِ کامل۲ ، ۴۳۰ ، ۸۲ ، ۳۳۰ ، ۹۳<br>۱۸۷ ، ۱۰۱ ، ۱۲۱ ، ۱۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| امرِکُن۲۱۳، ۲۱۳<br>امری صورت<br>۱ناس ۳۳، ۳۳، ۳۳<br>انسانِ کامل ۲، ۴۶، ۸۲، ۳۸، ۶۲<br>۱۰مان کامل ۲، ۴۶، ۸۲، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۸۰<br>انفرادی روحانیت۲۰ ۹۲، ۹۸، ۱۰۱، ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| امرِکُن۲۱۳ ، ۲۱۳<br>امری صورت<br>۱ناس ۳۳۰ ، ۳۳۰<br>انسانِ کامل۲ ، ۴۳۰ ، ۸۲ ، ۳۳۰ ، ۹۳<br>۱۸۷ ، ۱۰۱ ، ۱۲۱ ، ۱۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| امرُن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| امرُن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| امرُن<br>امرُن<br>امری صورت<br>اناس<br>اناس<br>انسان کامل<br>انسان کامل کامل<br>انسان کامل<br>انسان کامل کامل کامل<br>انسان کامل کامل کامل کامل کامل کامل کامل کامل |
| امرُن<br>امرُن<br>امری صورت<br>اناس<br>اناس<br>انسان کامل<br>انسان کامل کامل کامل<br>انسان کامل کامل کامل<br>انسان کامل کامل کامل کامل کامل کامل کامل کامل                                                                  |

| 5                                       |
|-----------------------------------------|
| حاضِرامام ۲۰۹، ۲۰۹                      |
| حبلُ التَّبر                            |
| حجّت إعظم ۸۷، ۷۷                        |
| جتتِ روز                                |
| حجت شب                                  |
| حجت                                     |
| 10001010101010                          |
| حجت ن جزائر ۱۴، ۱۵، ۱۷، ۱۷، ۱۷، ۸۷، ۸۷  |
| حجّت انِ ليلي                           |
| جٽتانِ مقرّب                            |
| جتتانِ نهاری۸۷                          |
| حدود جسمانی ۱۲، ۳۱، ۵۲، ۵۴، ۸۱، ۱۸۱     |
| حدودِ دين ۹۵، ۸۸، ۹۴، ۹۵                |
| حدودِروحانی ۱۲، ۳۱، ۵۲، ۵۰، ۸۱، ۸۱، ۱۸۱ |
| حدو دِعُلوی                             |
| حشی معجزات                              |
| حقُّ اليقين                             |
| حقيقتُ الحقائق                          |
| حقيقت عاليه                             |
| حقيقتِ واحده                            |
| حقیقت                                   |
| حکمتِ بالغهر                            |
| حواسِ باطن                              |



| ذكردائم                                 | حواميم                                 |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| ذَكْرَ قَلْبِي                          | حوض کوژ                                |
| ذکرِنسانی                               | <b>?</b>                               |
| ذکرمجسم۵                                | حت اند محمت                            |
| ذكرٌ سلسل                               | خلافتِ الهيهر                          |
| حضرت ذوالقرنين                          | خلیفهٔ خدا ۲۱۲ ، ۱۲۷ ، ۱۳۸ ، ۱۹۷ ، ۲۱۲ |
| )                                       | خليفهٔ رسول ۲۱۲                        |
| رحمانی صورت                             | خليل الله                              |
| رحمتِ عالمین                            | خود گُوکتاب ۲۵                         |
| رحمتِ کلّ                               | خيال                                   |
| روحِ اعظم                               | ,                                      |
| روخُ الارواح                            | دارالحکمت                              |
| روځ الامين                              | واعمی ۲۴، ۲۱، ۲۱، ۴۷، ۵۷، ۸۸، ۱۸۰      |
| روځ الايمان                             | دائرهٔ مستی                            |
| روحِ قدسی۲، ۷، ۸، ۲۳، ۵۳، ۷۷، ۱۱۱، ۱۵۵، | دائم الذَّكر ٨٩                        |
| 442,444,4+4,4+4,102,104                 | حضرت داؤڈ ۲۲۱، ۱۲۷                     |
| روحِ انسانی۲٬۰۰۰، ۲۳۱ ۲٬۰۲۰             | دَورِامامت ۲۷، ۷۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۱۲۵     |
| روحِ حسّی۱۰۲                            | دَورِروحانيت ۱۵، ۴۸، ۹۲، ۵۰، ۱۱۲،۱۰    |
| روحِ حيوانی۲ ، ۷ ، ۷ ، ۷ ، ۲ ، ۲        | ۲۰۱۱، ۱۱۱، ۲۰۱۰، ۲۰۱۲، ۲۰۱۲            |
| روحِ علم وحکمتا۵                        | دَورِقيامت ٢٢، ٣٢، ١٠ ، ١٠ ، ١٩٢       |
| روحِ قَرْآن ۲۷، ۲۷، ۷۵، ۱۱۳             | دَورِنبوت ۲۷، ۲۷، ۷۷، ۸۸، ۹۱، ۱۱۱، ۱۲۵ |
| روحِ ناطقه                              | دیدهٔباطن۲ ، ۵۸ ، ۲۷ ، ۸۷ ، ۲۱ ۲۱      |
| روحِ نامتِه                             | د یوار بمستی ۱۵۱                       |
| روحِ نباتی۲،۷                           | ż                                      |
| روحانی تجربات ۱۵۴ ، ۱۴۷ ، ۱۵۴           | ذرّیت                                  |

| شجراِمامت ۴۲                                                                       | ۲۱۵،۱۹۲                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شجرهٔ طیّبه                                                                        | ۳۳، ۳۱                                                                                                                                       |
| شخصی قیامت ۲۱۱                                                                     | ۱۵۳،۱۴۸،۱۴۷،۱۴۷،۱۰۰                                                                                                                          |
| ىثىرىج صدر ٩٩، ٩٩                                                                  | 197.195                                                                                                                                      |
| ىشرىغىت۵، ۲۹، ۷۰، ۱۴،۲۰، ۱۸۸                                                       | 197.195                                                                                                                                      |
| حضرت شعيب ً                                                                        | 192                                                                                                                                          |
| شهداء                                                                              | j                                                                                                                                            |
| شیاطینِ انسی ۱۵۹، ۱۵۹                                                              | ۲۲۲،۱۷۳،۱۱۹،۱۰۵،۹۰                                                                                                                           |
| شیاطینِ جنّی۱۵۹،۱۵۹                                                                | ۲۱۷، ۱۹۹، ۱۰، ۴، ۹۸                                                                                                                          |
| ص                                                                                  | ۲۲۶،۱۷۳٬۱۱۹،۸۹٬۸                                                                                                                             |
| صاحب امر ۲۱۲، ۲۱۲                                                                  | ۷۴                                                                                                                                           |
| صدّیقین                                                                            | ۷۴                                                                                                                                           |
| صراطِ تنقیم۵،۲۹،۵، ۳۰، ۲۷، ۱۷۶، ۱۷                                                 |                                                                                                                                              |
| صراطِ مي من                                                                        | C C                                                                                                                                          |
|                                                                                    | r+0                                                                                                                                          |
| صفاتِ جلاليه                                                                       | ۲۰۵                                                                                                                                          |
| صفاتِ جلالیہ<br>صفاتِ جمالیہ                                                       |                                                                                                                                              |
| صفاتِ جلاليه                                                                       | r•0                                                                                                                                          |
| صفاتِ جلالیہ<br>صفاتِ جمالیہ<br>صفاتِ غیر مرئی                                     | r • 0<br>02<br>19m                                                                                                                           |
| صفاتِ جلالیہ۲۱۳<br>صفاتِ جمالیہ۲۱۳<br>صفاتِ غیر مرئی<br>صوتی ہدایت<br>صورِ اسرافیل | r + 0<br>02<br>19m<br>rrm                                                                                                                    |
| صفاتِ جلالیہ۲۱۳<br>صفاتِ جمالیہ۲۱۳<br>صفاتِ غیر مرئی<br>صوتی ہدایت<br>صورِ اسرافیل | r + 0<br>02<br>19m<br>rrm<br>rrm .rrr                                                                                                        |
| صفاتِ جلالیہ۲۱۳<br>صفاتِ جمالیہ<br>صفاتِ غیر مرئی<br>صوتی ہدایت                    | r + 0<br>02<br>19r<br>rrr<br>rrr<br>rg                                                                                                       |
| صفاتِ جلالیہ                                                                       | Г + 0<br>02<br>197<br>197<br>ГГГ<br>ГГГ<br>ГГ<br>Г<br>1<br>Л<br>Л<br>, 1<br>Г<br>, 1<br>, 9<br>, 9<br>, 9<br>, 9<br>, 9<br>, 9<br>, 9<br>, 9 |
| صفاتِ جلاليه                                                                       | Г + Q<br>QZ<br>197"<br>ГГГ"<br>ГГГ"<br>ГГГ"<br>Г<br>1ЛЛ (11"Л (91 (9+<br>(92 (91 (77 (77                                                     |
| صفاتِ جلالیہ                                                                       | ۲ + ۵<br>۵۷<br>۱۹۳<br>۱۹۳<br>۲۲۲<br>۲۲۲<br>۲۲۲<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۹۷ ، ۱۹۲ ، ۱۰۷       |
| صفاتِ جلاليه                                                                       | ۲ + ۵<br>۵۷<br>۱۹۳<br>۱۹۳<br>۲۲۲<br>۲۲۲<br>۲۲۲<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۸۸ ، ۱۳۸ ، ۹۱ ، ۹۰<br>۱۹۷ ، ۱۹۲ ، ۱۰۷       |



| عالم نورانی                           |
|---------------------------------------|
| عالمِ ہست <b>وبود</b> ا <sup>یر</sup> |
| عالمگير روح                           |
| عرش                                   |
| عرصة وجودا٣                           |
| عرفانی ہدایت                          |
| عقلِ جزوی۲۲۱،۸۳                       |
| عقلِ کامل                             |
| عقلِ کُلّ ۱۳، ۲۸، ۳۱، ۵۲، ۵۲، ۸۰، ۸۵، |
| ۲۱۰، ۲۱۹۳، ۱۳۲، ۱۱۸، ۲۱۲              |
| 777,7770,7777,7771                    |
| علمُ الاسماء                          |
| علمِ الكتسابي                         |
| علمِ الہٰی                            |
| علمُ اليقين۲، +۵، ۵۷، ۳۳، ۱۵۳، ۱۵۷    |
| علم ماویل ۱۸٬۳٬۰۵۳ ، ۱۸۰              |
| علم توحيد ٢١٢                         |
| علم حقائق اسمشياء                     |
| علم حقيقت ٢٣                          |
| علم روحانی ۱۳۳ ، ۱۹۶                  |
| علم غيب ۱۳۴۰، ۱۳۴۱، ۱۳۴۱، ۱۳۴۱، ۱۳۴۱  |
| علم قيامت                             |
| علم لَدنی                             |
| حضرت علی ۲۲،۵ ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۳۱،     |
| ۸۳، PA ، IP ، Y+1 ، III ،             |

| عالمِ نورا                               | ع                                                        |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| عالم ممسس<br>ل                           | حضرت عابرً                                               |
| عالم گير رو<br>بير ف                     | عالمِ ارواح                                              |
| عر <i>ش</i><br>مر                        | عالمِ ٱخرت                                               |
| عرصة وج<br>برن ذ                         | عالم امر ۲۱۵٬۰۹۹، ۱۹۹٬۹۹                                 |
| عرفانی مدا<br>عقار حد                    | عالم انسانیت۲۲۳٬۹۷                                       |
| عقلِ جز<br>عقلِ کا ما                    | عالمِ باطن ١٠٩                                           |
| ن ۲۵<br>عقلِ کُل                         | عالم بشريت۲۱                                             |
| ŲŲ                                       | عالمِ جسمانی ۲۰۲۰، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۳                         |
|                                          | عالم خلق                                                 |
| علمُ الإسم                               | عالم خواب ۲۰۵، ۲۰۸، ۲۱۳، ۲۱۵، ۲۱۵                        |
| م الأسم<br>علمِ اكتسا                    | عالمِ خيال۲۱۳                                            |
| - المسل<br>علمِ اللهي .                  | عالم وین . ۵۸، ۲۰، ۲۱، ۲۱، ۵۷، ۷۷، ۳۸، ۸۷،               |
| - من | ۲۲، ۲۲۵، ۲۲۳، ۳۸، ۲۲۳، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۲۵، ۲۲                 |
| اني را<br>علمِ ماويل                     | عالمِ روحانیت۵۸، ۱۵۲، ۷۷۷، ۱۹۵،                          |
| - ا <sup>مار</sup> بر<br>علم توحید       | ۲۲۳، ۲۰۱۸، ۲۰۸، ۲۰۲۸، ۲۲۳، ۲۲۳<br>ایش                    |
| ۔) وسید<br>علمِ حقائو                    | عالم شخصی                                                |
| - الفلار<br>علم حقيقت                    | عالم ظاہر ۱۰۹<br>باعتا                                   |
| علمِ روحا                                | عالم عقل ۲۲۲، ۲۲۲ مالم<br>با علمه ا                      |
| علمِ عيب                                 | عالم علم النبی۳۰۳۲<br>با مثل م                           |
| علمِ قيامه                               | عالم عُلوی۵۸<br>ال کاه ان                                |
| <sup>-</sup> ايد<br>علمِ لَدني           | عالم کشف روحانیت ۲۲۷<br>پارم فر                          |
| م<br>حضرت على                            | عالم معرفت                                               |
|                                          | عالم مَلْحُوت ۲۷، ۱۵۰، ۲۱۵، ۲۱۸، ۲۱۸، ۲۱۸<br>الم مایید م |
|                                          | عالم ناسوت+۱۵                                            |

| قلمِ اعلىٰ ٢٠٢٢                                                                                                                                                                                                                                    | 5+5,198,140                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تر کا کی<br>قلبِ الہٰی ۲۸                                                                                                                                                                                                                          | عملی تاویل ۲۵                                                                                                                                               |
| کې ټررت۲ ۱۳۹، ۱۳۹                                                                                                                                                                                                                                  | عناصرار بعه                                                                                                                                                 |
| قلم                                                                                                                                                                                                                                                | حضرت عیسی یسی مسی ۲۸، ۲۴، ۲۴                                                                                                                                |
| ا<br>قوتِ ذاکره                                                                                                                                                                                                                                    | عينُ الله                                                                                                                                                   |
| توب موجد                                                                                                                                                                                                                                           | عینُ الیقین۲، ۵۰، ۷۷، ۱۵۴، ۱۵۴                                                                                                                              |
| توعِ بالطقه                                                                                                                                                                                                                                        | •                                                                                                                                                           |
| ترغ به شد                                                                                                                                                                                                                                          | فتح                                                                                                                                                         |
| یی حورترین<br>قیامتِ کلّی۹۸                                                                                                                                                                                                                        | فرزندِ روحانی                                                                                                                                               |
| میں سب کا است                                                                                                                                                                                                                                      | فرشتهٔ روحانی ۲۲۲۳                                                                                                                                          |
| (                                                                                                                                                                                                                                                  | فرشتهٔ عقلی۲۲۳                                                                                                                                              |
| ل<br>کارِامات ۲۷                                                                                                                                                                                                                                   | فرغمون ۲٬۹٬۷ ۵٬                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                             |
| كارنيوت                                                                                                                                                                                                                                            | ( )                                                                                                                                                         |
| کارنبوّت ۱۲۷ ، ۱۲۷<br>کار مدایت                                                                                                                                                                                                                    | ق<br>قانون رحمت ۳۷                                                                                                                                          |
| کار مدایت                                                                                                                                                                                                                                          | قانونِ رحمت<br>قانونِ رحمت                                                                                                                                  |
| کار مدایت۵<br>کائناتی نور۸۱                                                                                                                                                                                                                        | قانونِ فطرت <sup>۱</sup> ۳۱                                                                                                                                 |
| کارِ ہدایت۵<br>کائناتی نور<br>کتابِ روحانی۲۵                                                                                                                                                                                                       | قانونِ فطرت<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲٬۹٬۹۲٬۱۹۹، ۱۷۱٬۱۷۱ ک                                                                                                        |
| کارِ ہدایت۵<br>کائناتی نور۱<br>کتابِ روحانی۵<br>کتابِ فعلی                                                                                                                                                                                         | قانونِ فطرت ۱۵<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲٬۹٬۹۲٬۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۲۳۰<br>قانونِ موت                                                                                   |
| کارِ ہدایت۵<br>کائناتی نور۱۸<br>کتابِ روحانی۵<br>کتابِ فعلی۶۰                                                                                                                                                                                      | قانونِ فطرت۱۶<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲٬۹٬۹۲٬۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۲۳۰<br>قانونِ موت۶<br>قانونِ وحدانيت                                                                 |
| کارِ ہدایت۵<br>کائناتی نور۱۸<br>کتابِ روحانی۵<br>کتابِ قولی۵<br>کتابِ قولی۵                                                                                                                                                                        | قانونِ فطرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۷۹، ۱۵۱، ۱۷۱، ۱۷۰<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۷۹، ۱۵۱، ۱۷۱، ۱۷۱<br>قانونِ موت<br>قانونِ وحدانيت                                    |
| کارِ ہدایت۵<br>کائناتی نور۱۸<br>کتابِ روحانی۵۲<br>کتابِ قولی۵۰<br>کتابِ قولی۵۰<br>کتابِ میں۵۰ ۵۲، ۲۵، ۲۰ ۲۵، ۳۹، ۹۳،                                                                                                                               | قانونِ فطرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۷۹، ۱۵۱، ۱۷۱، ۱۷۰<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۷۹، ۱۵۱، ۱۷۱، ۱۷۰<br>قانونِ موت<br>تانونِ وحدانیت<br>حضرت قائم القیامت               |
| کار بدایت ۲۵<br>کائناتی نور ۸۱<br>کتاب روحانی ۲۵<br>کتاب قولی ۲۰۵ ۲۰۵ ۲۰۵ ۲۰۵<br>کتاب قولی ۲۰ .۲۰ .۲۰۱۰ ۲۰۱۱ ۲۰۱۱<br>کتاب ملیر ۸۵ ، ۲۵ ، ۲۹ .۸۸ ، ۳۰ ، ۳۰ ، ۲۰۱۱                                                                                   | قانونِ فطرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۱، ۱۷۱، ۱۷۱، ۳۳۰<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۱<br>قانونِ وحدانیت<br>تانونِ وحدانیت<br>قانون وحدانیت               |
| کار بدایت ۲۵<br>کائناتی نور ۸۱<br>کتاب روحانی ۲۵<br>کتاب قولی ۲۰۵ ۲۰۵ ۲۰۵<br>کتاب قولی ۲۰ . ۲۰ . ۲۰۱۰ ۲۰۱۱ ۲۰۱۱<br>کتاب ملیر ۸۵ ، ۲۵ ، ۹۵ ، ۲۰۱۱ ، ۲۰۱۱ ۲۰۱۱<br>کتاب ماطق ۸۵ ، ۲۰ ، ۲۰۱۱ ، ۲۰۱۱ ، ۲۰۱۱<br>کتاب نورانی ۲۵ ، ۲۰ ، ۲۰۱۱ ، ۲۰۱۱ ، ۲۰۱۱ | قانونِ فطرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۱، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۰<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۰<br>قانونِ وحدانیت<br>تانونِ وحدانیت<br>قانون وحدانیت<br>تارنِ ماطق |
| کار بدایت ۲۵<br>کائناتی نور ۸۱<br>کتاب روحانی ۲۵<br>کتاب قولی ۲۰۵ ۲۰۵ ۲۰۵ ۲۰۵<br>کتاب قولی ۲۰ .۲۰ .۲۰۱۰ ۲۰۱۱ ۲۰۱۱<br>کتاب ملیر ۸۵ ، ۲۵ ، ۲۹ .۸۸ ، ۳۰ ، ۳۰ ، ۲۰۱۱                                                                                   | قانونِ فطرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۱، ۱۷۱، ۱۷۱، ۳۳۰<br>قانونِ قدرت ۱۵، ۲۹، ۹۲، ۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۱<br>قانونِ وحدانیت<br>تانونِ وحدانیت<br>قانون وحدانیت               |

| مجموعی قیامت ۲۰۷                               | کشف ِ روحانیت                         |
|------------------------------------------------|---------------------------------------|
| حضرت محمد خطفی ۲۷، ۲۱، ۲۷، ۲۰، ۱۰، ۲۰، ۱۰، ۲۰، | کاف ونون ۲۱۳                          |
| ۲۱۸،۱۸۷،۱۳۵،۱۳۱،۱۱۱                            | کلمه/کلمات۱۲، ۱۲، ۱۲                  |
| حضرت مرتيمٌ                                    | کلمهٔ باری ۲۲۷، ۲۲۷                   |
| مسلک                                           | كلمبرًباقيه                           |
| مصباحِ امامت                                   | کلمه کُن                              |
| معجزاتی دیدار                                  | كنر مخفى                              |
| معرفت                                          | کون وحدت ا                            |
| معرفت ذات ۷ ۱۳۹                                | کرار شهر<br>همیعص                     |
| معرفت ربّ                                      |                                       |
| معقولات۲۷                                      | گ<br>گواہِ طلق۳۵                      |
| مقام وحدت۲۰۱                                   | $\left( \right)$                      |
| مقامات تعليما۳                                 | ل<br>سانٔ اللہ                        |
| مواليد ثلاثه                                   | لسان صدق ١٦                           |
| موجوداتِ روحانی                                | لعت ءِالله                            |
| موجودات عقلی                                   | لوح محفوظ ۲۲، ۲۷، ۲۷، ۱۰۹، ۱۰۹، ۲۳۱،  |
| حضرت موسٰق۳۰٬۳۳٬۲۳٬۲۳٬۲۳٬                      | 111.11+.1+17.119.117                  |
| 171,ZA,ZI,Br.Pt                                | لوح١٣                                 |
| 199.142.142                                    | حضرت لوطً                             |
| じ                                              | ھ                                     |
| پیرناصرخسرونی ۱۵۱، ۱۵۱                         | مبداء ۲۰۵                             |
| ناطق الله، ۲۳۳، ۵۴۳، ۲۰۱،                      | مجمع البحرين                          |
| 1917,111,111,142                               | مراتب کائنات ۱۳                       |
| نفسِ امّارہ                                    | مثُلُ الاعلىٰ ١٨٢، ١٨٥، ١٨٢، ١٨٩، ١٨٩ |
| نفس کشی                                        | مجرد روحانیت ۲۱۵                      |
|                                                |                                       |

| نورانی دیدار       |  |
|--------------------|--|
| نورانی ہرایت       |  |
| نهانخانۀاسرارٽوحيد |  |

•

| نورا  | نفسِ کُلْ ۱۳، ۲۸، ۳۱، ۵۲، ۵۲، ۸۰، ۸۵، |
|-------|---------------------------------------|
| نوراذ | · ۲۲   · ۲   • · 19 ° · 17 · 11 A     |
| نهانخ | rry.rrg.rrr.                          |
|       | نفسانی موت                            |

حضرت نوع ...... ۱۹۳۰

نورامامت ......۲۱، ۳۹، ۲۲، ۳۳، ۸۲، ۹۴، ۱۷،

.1+1.1++.99.92.97.97.28

.111.0117.111.1+9.1+0.1+1

| وجودِازلی                       |
|---------------------------------|
| وجودِروحانی ۲۲۲، ۲۲۲            |
| وجود بحقلی ۲۲۲، ۱۹۹، ۲۲۲        |
| وجرالتَّد ۵، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۵، ۲۰۶ |
| وعدهٔ قیامت                     |
| وليَّ امر                       |
| •                               |

## 0

| حضرت بارون ۲۳، ۲۴، ۴۴، ۵۳، ۵۳ |
|-------------------------------|
| یامان۲۰                       |
| ہبوطِ آدم ۳۹                  |
| مدانیتِ بدیہی ۱۵۶             |
| مدایتِ فکری                   |
| ہمہازوست                      |
| ہمہاوست ۱۲۱، ۱۲۰              |
|                               |

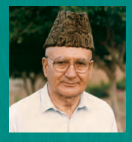
| جوج ۲۵۲، ۵۹۱، ۲۹۱، ۷۹۱ | ياجوج وما      |
|------------------------|----------------|
| ۲۱۷،۲+۴،۱۸۷            | يدُالتَّمر     |
| ٢١                     | يك الهين       |
| ٢٢                     | يك حقيقت       |
| سفت                    | حضرت <b>یو</b> |

15

| 9          | 111.1+1.100.191.191                  |
|------------|--------------------------------------|
| و          | نورایمان ۷۵، ۸۷، ۱۱۸                 |
|            | نور توحيد                            |
| Ì          | نورِ عرفان ۷۵، ۸۷، ۱۱۸               |
| .Į         | نور علیّ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۷                 |
| <i>ير</i>  | نور قرآن ۲۱، ۲۷، ۲۵، ۱۱۴             |
| مدا        | نور مبین ۲۲                          |
| مدا        | لوريجتهم                             |
| <b>م</b> ې | نور محمدٌ                            |
| e.         | نورِ طلق ۵۸، ۲۰، ۲۱، ۴٬۰۱۰ ۲۳۱، ۸۷۱، |
|            |                                      |

## ۲+9،۲++،۱۸۷،۲+۲

| ۵، +۳، ۲۸، ۲۴، ۳۴، ۳۴، ۳۰۱، ۱۹۲ | نورِمعرفت.     |
|---------------------------------|----------------|
| مومنات ۲۰،۳۰۱، ۱۰،۳۰            | نورِمومنين و   |
| ۲۰، ۸۱، ۳۰، ۲۹۱، ۲۰۲۰ م. ۲۰     | نورِمدايت.     |
| ۱۳۲،۵۸                          | نورانی تاویل   |
| نختل                            | نورانی تصوّر   |
| ب                               | نورانی تصویر ب |



آب لینے زمانے کے اعجوبۂ روزگار ہستی تھے، آپ نے کس<sup>تعلی</sup>می ا<mark>دار ہے سے</mark> حصول تعلیم کے بغیر روحانی ریاصنت کی برکت سے قرآنی تأویل اور حکمت نیظم و نشر میں ایک سوسے زیادہ کتابیں تحریرکیں ، آپ چار زبانوں بر<sup>ش</sup>سکی ، <mark>اردو ، فارسی اور</mark> تڑکی کے قادرالکلام سٹ عرمیں ، آپ اپنی مادری زبان شِسکی ک<mark>ے اولین شاعراور</mark> صاحب دیوان میں ، آپ نے قرآ فی حکمت کی روشنی میں 'روحانی سامنس' کا انحشاف کیا ہے،جس کی بڑے پیمانے پر پذیرائی ہورہی ہے،اسس منفر تحقیقی خدمت کے اعتراف میں حکومت پاکستان نے آپ کو ستارہ امتیاز کے اعزاز سے نوازا ہے، برشسکی زبان کی ترقی اور قوم کی سماجی زندگی میں اصلاح کیلئے آپ کی کوششیں مُنفرد ہونے کے باعث آپ بابائے برشسکی جیم انقلم اور بسان الفوم کے القاب سے مشہور میں ۔ آپکی گرانما یتخلیقات کے چندنمونے یہ میں ، میزانُ الحقائق جملی تصوّف اورروحانی سائنس، رُوح کیا ہے؟ ، کتابُ لعب لاح، قرآن کچم اور عالم انسانیّت، اور آیکے جمع کردہ مواد شیتل اؤلین شِسکی-اُر دولُغت جو آپ کی رہنمائی میں مرتب ہوکرکراچی یونیورسٹی سے شائع ہوگئی ہے ، ایسکے علاوہ آپ **برشکی-جرمن ڈکشزی** اور بونزه پ<sup>و</sup>وربز (Hunza proverbs) کی تدمین میں بالتر تیب ماتیڈ<mark>ل برگ یونیورس</mark>ٹی کے پروفیسر برگر اور یونیورٹی آف مانٹریال کے پروفیسرٹیفو کے بھی ہمکا رمصنف

(CO-AUTHOR) رہے ہیں۔



